

## حداثة المحافظة وأصالة التجديد

فی نقد علی عشری



الهيئة العامة لقصور الثقافة

**•** 

رنیس مجلس الإدارة د. مـــــصطفى علوی

أمين عام النشر م<u>صطفى السيملنى</u> الإشراف العام

ام سرى النقياش

سكرتير التحرير عـــــمساد مطاوع

 $\Diamond$ 

الفلاف والاشراف الفنى أحسب مسلما الجنايني

اثتدقيق اللغوى: محمد أحمد عبد الطلب

يناير



أحسن إلى "على عشرى" حيا وميتا ؛ فقد كنت – وأصفياؤه ندهش لرفعة أخلاقه وسمو سلوكه ، فيحاول كل منا أن يقبس منه، ويتأسّى به، ثم جاء رحيله الهادئ الوديع؛ فبدا كأنما أشفق علينا فى ذهولنا الحائر، من هول الرحيل المدرامي المفاجئ للصديق الحبيب "عبد الواحد علام"، وفى العام ذاته ٢٠٠٣م رحل اللغوى المجمعى "أحمد مختار"؛ فكان هذا العام فى – دار العلوم – "عام الأحزان! "،

وبعد رحيل "على" تضاعف الإحساس بجسامة الفقد الذي يتعذر تعويضه، ووجدت أننا نحسن إلى أنفسنا وإليه إذا أبرزنا جهوده النقدية، وسلطنا الأضواء على خطواته الجادة المتفردة في النقد الأدبى، ففي ذلك امتصاص خلاق للصدمة، وتكفير عن إغفال له لا يستحقه - في حياته؛ وإنصاف واجب لموهبته المتفردة، وجهده الدائب، وإيداعه النقدى، وذلك كيلا نصير كأصحاب الفقيه المصرى العظيم "الليت بن سعد"، هؤلاء الذين "ضيعوه" ، ، ، على حين وجد نظيره "الإمام مالك بن أنس" أصحابا أخلصوا لإمامهم ، ، وصانوه !

أقبلت على تنفيذ ما اعتزمته جادا ، مجدا ، ملتمسا "الجديد" في نقده. وكانت الحصيلة هنين السورين اللذين يتكون منهما هذا الكتاب ، واللذين سبق نشرهما : الأول في حوليات كلية دار العلوم ، والآخر في مجلة الدراسات الشرقية ، ووجدت من الأفضل جمعهما في هذا الكتاب ، مضيفا إليهما "ملحقا" يضم دراسة نقدية له لم يسبق نشرها ، وكادت تمثل "صيحة البجعة الأخيرة" قبل الرحيل؛ إذ نعى فيها آماله ، وأرهص بنهايته!

يتوقف السُّفر الأول طويلا أمام بحثه الرائد ! "موسيقى · الشعر الحر" الذي كان إرهاصا مبكراً بظهور ناقد يجمع بين موهبة التذوق وشاعرية الأداء، وبين نصاعة البيان ودقته ، ووضوح المنهج وعمق النظرة ، ومن المحزن أن هذا العمل الرائد لما يطبع بعد ، بل إنه مطبوع بطريقة عتيقة تستعصي على القراءة !

أما السفر الآخر فقد حاول أن يحيط بملامح الرؤية النقدية لديه ، وما تتميز به من إحاطة شاملة ، ومنهجية واضحة ، ودقة زائدة ، هذه الرؤية التي طرقت مجالات نقدية متنوعة ، متسلحة بما تتطلبه من جد وإخلاص، يدعمان موهبته البديعة التي فاض عنها هذا العطاء الثر المتفرد ،

واكثرة هذه الملامح وتتوعها وعمقها ؛ لم يكن بد من التتاول المركز الذى قد يغرى - زملاء وتلاميذ - بالتفصيل ، ومتابعة الغوض ، والعودة ب "أصداف" لم أوفق فى العثور عليها ! ولئن نجح هذا العمل فى أن يجسد قيمة الوفاء العلمي الواجب تجاه الراحل الحبيب ، وأن يُهيب بالحياة الأدبية أن تقدره حق قدره ؛ فحسبى هذا على التوفيق من دليل .

وعلى الله قصد السبيل .

د. محمد عبد العزيز الموافي

مدينة المبعوثين ربيع الآخر ١٤٢٥هـ بجامعة القاهرة يونيــــه ٢٠٠٤م

٦

# السِّف رالأول

موسيقي الشعر الحر

"لعل أحدا من نقادنا وعلماتنا المعاصرين لم يلق من الغبن في حياته وبعد موته ما لقيه المرحوم الدكتور غليمي هـــلال ، رائــد الدر اسات الأدبية المقارنة في عالمنــا العربــي ، وأحــد نقادنــا الأكاديميين المعدودين الذين أصلّوا النقد الأدبي الحديث في العربية، وأقاموا صرحه على دعائم راسخة من النظر العلمــي الــدقيق ، والروية الشاملة المستوعبة ، وأثروا المكتبة النقدية فــي مجـال التنظير والتطبيق ، فضلا عن جهوده الخصبة في مجال تكــوين أجبال من النقاد المرموقين ، لقد ظل يتوهج بالعطاء حتى احترق ! ومع ذلك لم يحتل المكانة البارزة التي كانت تؤهلــه لهــا جهـوده العلمية الفذة وتراثه العلمي المرموق ، ، " (١)

هذا المقتبس الطويل هو ما صدر به "على عشرى" الكتاب التذكارى عن "د، غنيمى هلال"، ويمكن أن يقسال إن التاريخ كاد يعيد نفسه معه بوصفه من أنبغ تلاميذ غنيمى هلال. وربما كانت طبيعة كل منهما أحد الأسباب فيما أصابهما من غبن نتيجة الزهد الشديد فى الأضواء والشهرة، والعكوف المستمر على تجويد المادة العلمية عكوفا أدى إلى ضبيق المحيط الاجتماعى، وندرة الأصدقاء المقريين المؤهلين للسمو بكل منهما إلى المكانة الرفيعة التى يستحقها،

Y -1

ليس من اليسير على من يعرف "على عشرى : الناقد" أن

يتغاضى عن الجانب الإنسانى فيه ، أو ينتاساه ، وتتضاعف الصعوبة بالنسبة لنا نحن أحبابه وأصدقاءه الأدنين فقد كان بيننا نسيج وحده : خلقا ، وعلما ، وسلوكا ؛ فصرنا نسراه تجسيدا حيا لحزمة مشعة من القيم الرفيعة التي يلمسها ويقبس منها كل من حظى بتلك الصحبة الفريدة التي ذاعت حولها في محيطنا "طرائف" (7) تؤكد تلك القيم ، وتزيدها رفعة وشموخا ، وقد تجاوز الإشرار بسذلك خاصته إلى كل من اقترب منسه ، أو لقبه (7) !

#### 4-1

كثيرة هى القضايا الأدبية والنقدية التى أسهم فيها على عشرى بنصيب واضح ، ولا مناص من الاختيار لبعضها والتوقف أمامه ؛ لأن تناولها كلها شيء لا طاقة لنا به الآن ، وينبغى أن تطول الوقفة أمام عمله الأول "موسيقى الشعر الحر" وهو رسالته للماجستير التى لم يعتن بها ولم يطبعها ، بل قدمها للمناقشة مكتوبة بطريقة تستعصى على القراءة ، وتجعل قارئها يعانى معاناة شديدة في تمييز كتابتها !

كانت هذه الدراسة إرهاصا مبكرا بظهور ناقد متمير يجمع بين موهبة التنوق وشاعرية الأداء ونصاعة البيان ودقته ، مع وضوح المنهج وعمق النظرة وشمولها ، فضلا عن ريادة تلك الدراسة أو تعميقها لقضايا أدبية طريفة ظلت الشاغل الأكبر للنقاد على امتداد العقدين السادس والسابع مسن القرن العشرين ، كما ظلت كذلك بالنسبة لعلى عشرى الذي ظل دائم المراجعة والتتقيح والإضافة إليها إضافات جوهرية جعلته فيما بعد يحول بعض أجزائها إلى بحوث مستقلة ،

وتستدعى هذه الدراسة إلى الذهن دراسات متميزة ذات تأثير ممتد فى حياة أصحابها ؛ كـ "الفن ومذاهبه فـى الشـعر العربى" للدكتور شوقى ضيف ، و"الأسس النفسية للإبداع الفنى - فى الشعر" للدكتور مصطفى سويف ،

ويزيد من تقدير هذه الدراسة الإشارة إلى الظروف التي ظهرت فيها • فقد نوقشت عام ١٩٦٨ • وهذا بعني أن صاحبها مهموم بقضاياها منذ ثلاث أو أربع سنوات ، بل يعرف المقربون منه اهتمامه المبكر بها منذ أوائل الستينيات خلال دراسته الجامعية التي كانت نتبئ عن بزوع ناقد واعد وشاعر مبدع ، فسحت له الآداب البيروتية صدرها ، وخالل هذه الفترة لم يكن في الساحة إلا كتاب د، نازك المشهور "قضايا الشعر المعاصر" الذي تختلف عنه هذه الدراسة اختلافا واضحا ٠ أما كتاب الدكتور عز الدين إسماعيل" الشعر العربي المعاصر " فلم يظهر إلا بعد إنجاز هذه الدر اسية التي كانيت تحرث في أرض بكر استهوت صاحبها ، وشحدت مواهبه الإخصابها واستتبات أفضل غلاتها ، واستخدام أحدث الوسائل لإزكاء هذه الغلات ومضاعفتها ؟ من أجل تحقيق غايته البعيدة المحركه لكل نشاطاته: "حداثة المحافظة وأصالة التحديد"! نعم ، فتلك هي "المقولة الأم" لبحوثه والمحور الأساسي المذي تدور معظمها حوله ، والتي تعد امتدادا خلاقا للدور الخطير الذي قام به الرواد في "المصالحة" الضرورية والمثمرة بين الأصالة والمعاصرة بحيث تصير "بداية التجديد قتل القديم بحثًا "على حد قول شيخ الأمناء "أمين الخولي"! "موسيقى الشعر الحر" كانت الدراسة الأولى التى برز فيها تحقيق هذا المنهج الرشيد والتى كان صاحبها يحرث فى أرض بكر ، وكانت مادة بحثه تعانى من عسر الميلاد ومشقة الاستمرار ؛ فقد تم تحويل كثير من نماذجه الشعرية – بتوقيع العقاد – "إلى لجنة النثر ؛ للاختصاص"!

وقد ظل يتصدى الإبداع الشعراء بعنف زلرل أركانه ، راميا إياه بـ "الشعر السايب" ؛ سخرية منه وحطا من شانه ! على حين يجار الرائد "صلاح عبد الصبور" أمام جبروت العقاد وقوة تأثيره : "موزون ١٠٠ والله العظيم !" يشاركه في ذلك ، مع كثير من الحدة ، عبد المعطى حجازي() ،

وما فتئ المجددون يذكّرون العقاد بشبابه النقدى المتوثب، وسعة أفقه ورغبته العارمة في التجديد ؛ خلال حماته الحادة العنيقة على "التقليد" ممثلا "شوقى" الذى ظلم على يديه ظلما بينا! وهكذا دارت الأيام دورتها ، فانقض العقاد الثائر الرائد على المجددين الذين يطبقون ما كان "ينظره" في أوائل القرن العشرين !

لقد ظلت المعركة مشتعلة فترة طويلة ، تبودل خلالها بين طرفيها ثهم نأت بها عن الموضوعية ، ومما يُحمد لرهط من النقاد مناصرتهم للتجديد ، والتأصيل له ، والحد من غوائه ، من هذا الرهط المستنير د، غنيمي هلال ، د، عرب الدين إسماعيل ، وعلى رأسهم الراحل الجليل د، عبد القادر القط الذي احتضن الشعراء الرواد وتعاطف مع نتاجهم ، وأشار

إلى عوامل نشأته وطرافة تجاريه وخصــويتها وعمقهـا ؛ (٥) قاصدا من وراء ذلك كله الإقناع بأن ظهور تلك الحركة الفنيــة شيء طبيعي ، وضروري ،

ويبدو أن البيئة المحيطة بـ "على عشرى" كانت حافزا قويا لإتمام مشروعه النقدى ؛ فقد كانت "دار العلوم" - آنذاك- تعج بالنشاط الأدبى الذى يروده طائفة من أساتنتها الشبان حينئذ كالدكتور أحمد هيكل ، والراحلين : الدكتور غيمي هلال ، والدكتور عبد الحكيم بلبع ، فقد رعى هؤلاء الأصوات الشعرية الواعدة لدى إسماعيل الصيفى وفتوح أحمد وسعد مصلوح ، وكثيرين من غيرهم ، وشجعوا انطلاق فاروق شوشه ؛ منظرين ومقتدين بما فعله د، مهدى علام ، عندما قدم "أغانى الكوخ" لتلميذه "محمود حسن إسماعيل" الذى صار مثلاً يحتذى ، وصوتا رصينا دائم الحضور في نشاط "الدار"!

فى وسط هذا الجو جاءت دراسة "موسيقى الشعر الحر" على يد ناقد مبدع يملك أدواته ويجيد استخدامها - لتسد فراغا خطيرا فى الساحة التقدية ؛ لأنها تصدت لأخطر ما اتهم به هذا الشعر ، وهو خلوه من الموسيقى ، أو خروجه على عروض الخليل ،

وينطلق "على عشرى" في دراسته للقضية من نقطة يؤمن بصدقها وأهميتها وضرورتها لأية دراسة حديثة ؛ تلك هي ضرورة الالتفات الجاد للتراث ، لأن حاضر الإنسان – والأدب سيتصل بماضيه اتصالا وثيقا ، يهيئ للمستقبل تهيئة تستمد نماءها ونضجها من الجذور الغائرة ، وعلى قدر تمثل هذا الماضى وحواره حوارا جادا يكون عطاؤه ونضجه وتاثيره

وامتداده • • بل خلقه خلقا جديدا ؛ فهذه الاستعادة تسمو علـــى التبعية ، وتكاد تكون إبداعا جديدا لهذا النراث !

- 4-

1-4

بدأ على عشرى دراسته الرائدة بتحديد إطارها بحدين أساسيين هما : بيان مدى أصالة هذه الحركة وارتباطها بميراثنا الأدبى ، وانبثاقها منه ، ثم جلاء الأسس الفنية الموسيقية التي تقوم عليها هذه الحركة ، والتي تتحكم في الشكل الموسيقي للقصيدة الحرة ،

ولقد كان هذان البعدان متكاملين وممتزجين فسى تصور البحث ، لا ينفك أحدهما عن الآخر ؛ فليست الأسس الموسيقية لحركة الشعر الحر سوى القيم والمعطيات الأساسية للشكل الموروث للقصيدة العربية في تشكيل جديد ،

وفى تعقبه للجنور لم يهتم إلا بالمحاولات الأساسية التسى تعتبر علامات بارزة على طريق الشعر الحر ، والتسى أسكت القصيدة الحرة بعناصره الموسيقية الأساسسية ، وكانست وققته أمام كل حركة محددة بهذه الحدود (١) ،

ومن ثم توقف البحث أمام ست محاولات تمست لتطوير الشكل الموسيقى قبل حركة الشعر الحر • وكاست هذه المحاولات على التوالى هي : الموشحات الأندلسية ، ثم البند العراقي ، ثم الشعر المهجرى ، ثم محاولة جماعة "أبولو" ، ثم الشعر المرسل • وأخيرا المحاولات الأولى لكتابة القصيدة

الحرة فى مصر ولبنان والمهجر ، وقد ركز البحث على تحديد الملامح المشتركة بين كل من التجديد الموسيقى فى هذه المحاولات والتجديد الموسيقى فى القصيدة الحرة ،

ولما كانت القافية المهدف الأول لمناوشة المجددين في التقيد به ؛ فإن الشكل الحرقد تحرر من هذا القيد ، وتتوع موقفه منها ما بين الالتزام التام بالقافية الواحدة ، والتحرر التام من كل قافية ! وقد حصر البحث قافية القصيدة الحرة في أربعة أنصاط أساسية هي : الموحدة ، والمقطعية ، والمتفيرة ، والمرسلة ،

وعند تتاوله الأسس الفنية للقصيدة الحرة ، تتاولها من خلال تفسير عام لوظيفة هذه الأسس في القصيدة ؟ حيث اعتبرها – زيادة على كونها قيما جمالية – أدوات تعبير ووسائل إيحاء يحاول الشاعر الحديث أن يستغلها استغلالا تعبيريا ، فامترجت خلال هذا الجزء من البحث محاولة تحديد الأسس الموسيقية للقصيدة الحرة بمحاولة تقييم ما أنجزه شعراء الشكل الحر من استغلال الإمكانات التي منحهم الشكل الحر إياها استغلالا تعبيريا ، (٧)

Y - Y

كان من الطبيعى بعد هذه الرؤية البصيرة المحيطة بكل جوانب البحث أن يغوص وراء مفرداته واحدة بعد الأخرى ممحصا لكل منها ، ضامًا لها بعضها إلى بعض ليسيد بناءه النقدى ، ولعل أول تساؤل يطرح نفسه هو التساؤل عن ضرورة هذا الشكل الشعرى الجديد ، وعن المبرر الفنى لوجوده ؛ فأية ظاهرة لا تمثلك تبرير وجودها هى ظاهرة غير

جديرة بالبقاء فضلا عن البحث والدراسة ، والطواهر الأدبية الأصيلة التي تنشأ في مجتمع من المجتمعات إنما تتشأ استجابة لحاجات فنية معينة ، ونتيجة لعوامل تقافية واجتماعية ونفسية فما الذي أدى إلى نشأة تلك الظاهرة في أولخر العقد الخامس من القرن العشرين ؟

بدأ الناقد تلك المهمة الشائكة سابحا ضد تيار تقافى ضخم يلفظ تلك الظاهرة الجديدة ولا يجد لها مبررا واحدا يسوعها ، ومن ثم كال لها الاتهامات التى تلحق بها كل نقيصة ؛ فالدوافع وراء تحمس الشباب لهذه الدعوة هى ميلهم إلى السهولة واليسر، وعجزهم عن الاستجابة لمتطلبات الشكل التقليدى ، وهى ضحالة حصيلتهم اللغوية وضعف صلتهم بالتراث ، وهى نزعة الشباب إلى الجرى وراء كل جديد وشاذ لمجرد جدته وشذوذه وأخيرا فالحركة برمتها مستوردة من الخارج ، وتكاد تكون في رأى المتهمين مشبوهة سياسيا ، بل عقد يا !

طرح الناقد كل ذلك جانبا ، ولم يتنه عن هدف شدة الضجيج من حوله ، وبدأ يتقصى أسباب تلك النشأة فوجدها من الكثرة ومن التشابك والتعقيد بحيث يتعذر إجمالها في سطور دون الانزلاق إلى لون من السطحية والتعميم يناى ببحثه عن الجدية والموضوعية ، فالظواهر الأدبية حصوصا في العصر الحديث لا يمكن ردها إلى عوامل واضحة محددة ، لأنها تكون عادة نتاج عدة عوامل فكرية واجتماعية ونفسية ، تتتج من امتزاجها وتفاعلها الظاهرة الأدبية، ومن ثم فإنه يصعب الفصل بين هذه العوامل فصلا حاسما ، يبسر المباحث أن يحدد - بالضبط - أين ينتهي تاثير

### هذا العامل ويبتدئ تأثير ذاك · (^)

بدأ الحديث عن تلك الأسباب بإجمال العوامل التي رأتها د نازك الملائكة سببا في نشأة الشعر الحر ، وهمي أربعة عوامل أساسية : النزوع إلى الواقع ، الحنين إلى الاستقلال ، النفور من النموذج المتكرر في موسيقى الشعر ، إيشار المضمون على الشكل المصنوع ،

#### 4-4

لكن الناقد لم يقنع بكل ذلك ونظر نظرة شاملة للسي القصية جعلته يرجع عوامل النشأة إلى أسباب أربعة : يأتي في مقدمتها الاتصال بالثقافة الغربية اتصالا أدى إلى تعديل بعض المفهومات الأدبية ، من ضمنها التأثر بحركات التجديد في الأدب الغربي ، وبالذات الاهتمام الزائد بالموسيقي عند الرمزيّين ، ومن هذا تبرز أهمية محاولة "باكثير" الرائدة في ترجمة "روميو وجولبيت" إلى شعر مرسل لا يلتزم بالقالب الخليلي ، وذلك ردا على تحدى أستاذه الإنجليزي ، ثم جماء أبو شادى ليربط ما يدعو إليه من تحرر موسيقى<sup>(١)</sup> بالشعر الحر الإنجليزي ، وينبه "على عشرى " إلى أننا لا يمكن أن نترك الحديث عن صلتنا بالثقافة الغربية دون التوقف أمام التأثير الخطير الـ "إليوت" في هذا المجال ؛ فالـدكتور محمــد النويهي يجعل مدخله إلى دراسة "قضية الشعر الجديد" هو تتبع أثر "إليوت" في نشأة الشعر الحر عندنا • ولا عجب في هذا فرواد الشعر الحر أنفسهم يعترفون بتأثرهم البالغ باليوت ؛ ف "السياب" - على سبيل المثال - يعترف في أكثر من

موضع ، ومن مناسبة ، بتأثره البالغ باليوت •

والدارس لموقف نازك من قضية الشعر الحريجده في خطوطه الأساسية لا يختلف كثيراً عن موقف "إليوت" من الشعر الحر في اللغة الإنجليزية ، فقد قامت نازك على المستوى النقدى - بأول محاولة ناضجة لتحديد ملامح حركة الشعر الحر والتعريف بها ، وذلك في المقدمة الرائدة التي كتبتها لديوانها "شظايا ورماد" في أوائل عام 9 4 9 م وفي هذه المقدمة تعلن نازك ثورة جارفة على الشكل التقليدي للقصيدة العربية ، وترى أننا مازلنا أسرى تسيّرنا القواعد التي وضعها أسلافنا في الجاهلية وصدر الإسلام !

ثم يلاحظ الناقد اتزان نظرتها وعمق بصيرتها - بعد ذلك - في تصديها لأدعياء التجديد الذين صفقوا لانحراف الشعراء الشباب وانبهارهم بالتقليد الأعمى و لقد عادت نازك إلى موقف أكثر التزاما بالموروث والتصاقا به ، موقف عده البعض انتكاسة من نازك ! وقد انعكس هذا الموقف الجديد في كتابها "قضايا الشعر المعاصر" الذي يعد في مجمله محاولة لربط حركة الشعر الحر بالموروث العروضي، وترجمة لموقف نازك الأخير من القضية ويلخص روح الكتساب النعو الحر ليس خروجا على قوانين الأذن العربية والعروض وجوهر موقف نازك معا ، قولها في أحد مواضع الكتاب "إن الشعر الحر ليس خروجا على قوانين الأذن العربية والعروض القوانين، خاضعا لكل ما يرد فيها وأن أية قصيدة حرة لا القوانين، خاصعا لكل ما يرد فيها وأن أية قصيدة حرة لا على على الساس العروض القديم الدي الموسيقي عروض سواه الشعرنا العربي ؛ لهى قصيدة ركيكة الموسيقى

مختلة الوزن ، ولسوف ترفضها الفطرة العربية السليمة ، ولـو لم تعرف العروض !" (١٠)

و لا يتعجل " على عشرى" في الحكم على نازك باحتداء خطى "إليوت" برغم سهولة رد كل ملمح من ملامح دعوتها إلى شبيهه في دعوته ؛ لأن ذلك كله – في رأيه – لا يعنى تأثرها به و فدعوات التجديد عموما كثيرا ما تتشابه في ملامحها الأساسية ، خصوصا إذا كان الواقع الذي تطالب هذه الدعوات بتطويره واقعا متشابها ، ولذلك فليس بعجيب تحول موقف كل من إليوت ونازك من الحماس الجارف إلى التحفظ والرزانة ، التي يعدها البعض انتكاسة من كلا الرائدين !

يبقى بعد هذا أن نازك- وإن لم يمكن القطع بتأثرها المباشر بالبوت فإن العين لا تخطئ ملامح تأثرها بجوهر دعوته التى لا تخطئ ملامح تأثرها بجوهر دعوته التى لابد وأن نازك تعرفت عليها ، بين ما تعرفت عليه من وجوه الثقافة الغربية ؛ عندما تعلن في مقدمة "شظايا ورماد": أن مقومات القصيدة العربية ستردهر وستتطور لأن هذا هو "النتيجة المنطقية لإقبالنا على قراءة الآداب الأوربية ،(١١)

حصيلة القول أن شعراء المدرسة الحرة عندنا قد تساثروا بدعوات التجديد في الأدب الغربي ، كما تأثروا برواد التجديد من الغربيين ، منطلقين من موروثنا الأدبي محاولين تطويره وتجديده في ضوء القيم التي استخلصوها من حركات التجديد في الأدب الغربي كحركات ، ومن رواد هذه الحركات كمدعين ، في مجال الشعر والنقد ،

ثم يستدرك الناقد ، ويقرر تعذر نقل شكل أدبى بكل قواعده – ويخاصة الشعر – من لغة إلى أخرى ، غير أن هذا لا يمنع التأثر بالمقومات العامة والعناصر البارزة في الشكل الموسيقي القصيدة في الحة ما ، بحيث تُستلهم هذه المقومات في تطوير الشكل القومي القصيدة ، أي أن قصاري ما يمكن أن تؤثر به لغة في لغة فيما يحتض بشكل القصيدة هو أن تساعد على خلخلة شكل القصيدة وإعادة تشكيله - كما يقول إليوت - في إطار القواعد والأسس الأساسية للغة القومية ،

#### 1 - 4

أفاض على عشرى فى الحديث عن عوامل النشاة بما لا يخرج كثيرا عما قالته "نازك" وإن كان حديثه أوسع رؤيسة وأكثر ضبطا وجلاء لما ذهبت إليه ، ويعنينا الآن أن نتوقف أمام أهم الأسباب لتلك النشأة وهو تأثر الشعر بالفنون الأخرى وبالذات الموسيقى ، لقدرتها الخارقة على الإيحاء ، ، وافتتان الرمزيين به أخاجز "كان من أبرز ملامح هذا التأثر!

وفى لمسة دقيقة يحلل أسباب جهارة الشكل الخليلي وخفوت الشكل الحر ، ويرجع ذلك إلى تقسى الأمية بين العرب ، وما ترتب على ذلك من أن الإلقاء أصبح هو الوسيلة الأولى - إن لم تكن الوحيد - التوصيل بين الشاعر والمتلقى. والإلقاء يتطلب شكلا موسيقيا أكثر جهارة وإيقاعا أحدَّ بروزا ، والإلقاء في القصيدة العربية موجَّه أساسا إلى الجماعة ، والشعر الموجه إلى الجماعة في حاجة إلى موسيقى خاصة واضحة الإيقاع ، وليس أدعى لهذا الموضوع من تساوى واضحة الإيقاع ، وليس أدعى لهذا الموضوع من تساوى الأبيات في أطوالها وقوافيها ، وقد أكسب هذا الوضع الأذن العربية دربة ورهافة جعلتها تستريح إلى الكلام المنغم ،

وعلى خلاف نلك ، كانت موسيقى الشعر الحر التمى

كانت صدى لتجربة الشاعر المعاصر التى صارت أكثر عمقا وغنى وتنوعا وتفردا ، بحيث لا تكاد تمت بصلة إلى تجربة الشاعر القديم التى كانت تتسم بالبساطة والوضوح والعمومية ، وأصبحت القصيدة تقوم بمقدار عمق تجربتها وصدقها وتفردها ، وأصبح الشعر الحديث رؤية جديدة لم يُسبق إليها الشاعر مئات المرات ، ولم يجترها قبله مئات الشعراء ، وإنما يكتشفها هو لأول مرة ، ولم تعد وظيفة الشاعر الأولى هي الإطراب والإمتاع ، ودغدغة سمع المتلقى بأنغام حادة تهز حواسه وتخدر سمعه!

لقد أصبحت حدود التجربة الجديدة – على حد تعبير أخذ شعراء مدرسة الشعر الحر – تتحصر في نقطتين هامتين: فردية الشاعر وفردية القارئ ، فالشاعر الحديث له أسلوبه المتغزد في مواجهة المجتمع ، وفي اختيار تجاربه الوجدانية والعقلية الخاصة ، وفي نظرته إلى القيم العامة ، وفي زاوية رؤيته لموروثه الفني ، وفي التعبير عن ذلك بطريقته الخاصة أما القارئ فهو – كما تقدم – لم يعد يتلقى الشعر في محفل أو مجتمع ، كما كان شأن المتلقى القديم ؛ وإنما هو يلتقى بالشاعر في خلوة مع ديوانه أو قصيدته ، (١٦)

لقد أسأنا إلى الشكل الموسيقى القديم بأسلوب تعاملنا معه ؛ فحولناه إلى قيد على إبداع الشاعر وانطلاقه ، وعلى طاقت الشعرية ، حيث جمد هذه الطاقة في تلك "القوالب التعبيرية التقليدية التى استنفد الاستعمال المتكرر على امتداد القرون كل ما كانت تحتويه من طاقات الحياة ، وامتص منها كل ما حملته أثناء الظروف التاريخية الأولى لاستعمالها من نبضات إنسانية

ودلالات إيحانية ١٠ وليس هذا بالطبع عيب الشكل القديم الذي استطاع أن يفي بالغاية التي ابتكر من أجلها على خير وجه ، وإنما هو عيب الذين يريدون أن يتجمدوا على هذا الشكل وأن يحملوه أكثر مما تسمح به إمكاناته! " (١٣)

ثم يضرب لذلك مثلا كاشفا بالسياب عندما يستخدم الشكل القديم في لحظات إيداعه الشعرى الزائف ، وتجاربه المصطنعة حين لا يكون لديه شيء جديد متفرد - فيلجأ إلى الشكل القديم الذي يمده بحشد من القيم المكرورة ! وذلك حين اضطر - تحت وطأة المرض القاسية - أن يمدح - عبد الكريم قاسم ليمن المال للعلاج !

ويعود الناقد ثانية إلى الاستدراك المنتيق ، فيقرر أنه لا ينبغى أن يفهم من هذا أن الشكل التقليدى لم يعد صداحا كلية للتعبير عن التجربة المعاصرة ، فما زالت هناك جوانب من تجربة الشاعر المعاصر لا يصلح للتعبير عنها سواه ، فليس قالب القصيدة التقليدية معيبا لذاته ، وإنما يكون معيبا لأن إيقاع القصيدة التقليدية لا يوافق الإيقاع النفسى لقائلها ، أو لأن إيقاع القصيدة التقليدية - وإن وافق الإيقاع النفسى لقائلها .

ثم يشير إلى إمكانات التتويع الكثيرة في الشكل الحر نتيجة التخلص من سيطرة البيت الواحد والقافية الموحدة • فضلا عن إمكانية إثراء الشكل الموسيقي بأوزان جديدة عن طريق المزج بين البحور الخليلية ، وبين الشكل الحر والشكل التراثي ، بعضها ببعض • قبل أن يدرس "على عشرى" جذور حركة الشعر الحر ، بين أن هدفه من ذلك هو بيان أصالة الحركة وانبثاقها بين الموروث وارتباطها بالجدور ، ثم بيان أصولها في الحركات المبكرة للتطوير ، وأخيرا تحقيق البدايات الأولى للشعر الحر ،

في عودته إلى الجذور، توقف عشرى طويلا أمام التجديد الموسيقى في الموشحات، وبين مدى إفدة الحركة منه، وكذلك فعل عند "البند"، ولم يفته أن ينبه على أن الصلة بين البند والشعر الحر محدودة بالجانب العروضي فقط؛ فقد نشأ الشعر الحر استجابة لضرورات فنية وتعبيرية ، ونتيجة لتطوير جذرى في تجربة الشاعر المعاصر، وفي مفهوم الشعر ، كما كان صدى لتطور أساسي في مضمون الشعر العربي، وتصورا جديدًا لوظيفة الموسيقي في القصيدة؛ أي أن الجانب العروضي في الشعر الحر ليس سوى بعد واحد من أبعاد هذه الحركة العديدة الأبعاد ، أما البند فلم ينشأ نتيجة لتطور في مفهوم الشعر العربي أو مضمون البند هو نفس المضمون التقليدي للشعر العربي من وصف ومدح وهجاء وغزل ، ، وتصوف ، ومن ذكر الأطلل والدمن ،

وكان من الطبيعى أن تطول وقفته أمام الجذر الثالث الذى اتكات عليه حركة الشعر الحر ، ممثّلا في "المهجسريين" الذين نجدوا في استثمار تلك التربة الفنية التي اكتشفها شـعراء

الموشحات ولم ينجحوا في استثمارها ، واستغلالها استغلالا تعبيريا ؛ وذلك هو جوهر الفرق بين حركة التوشيح الأندلسية - وما سبقها أو واكبها من حركات التجديد المشرقية - وبين حركة التجديد المهجرية ؛ إذ في الأخيرة يرتبط التجديد الشكلي بالتجديد في المضمون في إطار مفهوم جديد للشعر تعتبر فيه الموسيقي وسيلة من وسائل الأداء • وإذا كان استثمار المهجريين للأرض التي اكتشفها الأسلاف يمثل المظهر العملي لدور شم في تجديد موسيقي الشعر العربي - فإن - هذاك مظهرًا أخر لا يقل عن ذلك خطرا ، وهو المظهر النظرى لحركتهم والمتمثل في ذلك النتاج النقدى الذي حاول أن يشرح دور الموسيقي في القصيدة الشعرية ، ويضعها في مكانها الصحيح بين عناصر العمل الشعرى ؛ بحيث تسحّرز لتصوير المضمون الشعرى ، وتكون أداة في يد الشاعر ينقل \_ بها تجربته إلى المتلقى ، لا أن تكون سلطأنا متحكما في طاقـة الشاعر الإبداعية ! وقد حمل لواء هذه الدعوة النقديــة الناقــد الشاعر "ميخائيل نعيمة" ، (١٥)

ويزيد "عشرى" ذلك وضوجا بتوقفه أمام "كقنوه" لسنب عريضة" ؛ حيث بناها على نظام "المقطوعة" وتسراوح فيها الإيقاع بين السرعة والبطء ، والأسلوب بسين الإنشاء والخير ، وبرغم أن الشاعر أحدث كثيرا من التنويع الإيقاعي فإنها ظلت تدور حول المقطوعة ، والجديد فيها وفي شعر المهجر هو النجاح في الإفادة من استغلال التصرر الموسيقي استغلالا موفقا في التعيير عن تلك التجرية الشائرة ؛ فجاء الإيقاع الحاد الباتر "كقنوه ، ، أسكنوه" مجسدا للسخط

والمرارة. وجاء تردد الأسلوب بين الإنشاء والخبر ليبين تــردد عواطفه بين السخط الهادر والإشفاق الحاني !

وبهذا كان التجديد الموسيقى فى شعر المهجر - لكل الاعتبارات السابقة - راية واضحة على طريق التجديد فى موسيقى شعرنا العربى ، بل لقد كان الشعر المهجرى ، فى بعض محاولاته ، خطوة على درب الشعر الحر ،

#### 4-1

أما "جماعة أبولو" فإن تجديدها في الموسيقي لا يتجاوز ما أحدثه المهجريون من تجديد ، بل ربما لم يبلغ مداه ، على أن تأثير شعراء "أبولو" في نشأة الشعر الحر لم يكن بأقل مسن تأثير المهجريين إن لم يكن أقوى ؛ فبالإضافة إلى احتضان الجماعة للمحاولات التي تعد بذورا حقيقية للشعر الحر ، كالشعر المرسل ؛ فإن بعض شعراء أبولو - كعلى محمود طه ومحمود حسن إسماعيل - أشروا تاثيرا مباشرا بنماذجهم الموسيقية في رواد الشعر الحر ،

كما كانت نماذجهم لما فيها من تتويع جرىء فى القافيسة وفى الوزن؛ خطوة بارزة على طريق هذا الشعر ، كذلك كان فى مزج شعراء الجماعة بين الأوزان ، ولجوئهم إلى وسيلة تعدد الأصوات فى القصيدة ، وتتوع الأضرب ، وما إلى ذلك من مظاهر الحرية والتتويع ؛ خير مشجع لرواد الشعر الحر على أن يرفعوا لواء دعوتهم ، وأن ينطلقوا إلى تجديدهم الجرىء صدورا عن هذه الأنماط الموسيقية التى تبتاها شعراء المهجر وشعراء أبولو على سواء ؛ حتى إن القصيدة التى رجّحت المهجر وشعراء أبولو على سواء ؛ حتى إن القصيدة التى رجّحت

ريادة "نازك الملائكة" للحركة لا تخرج في نظامها الموسيقي عن نظام أية قصيدة من النتاج المهجري أو نتاج أبولو !

4- 5

فى ثقة تمتزج بالحياء والتقدير ، يراجع على عشرى الأستاذ العقاد والدكتور شوقى ضيف فى جعلهم "توفيق البكرى" فى قصيدته "ذات القوافى" ثالث اثنين - وأسبقهم - فى كتابة "الشعر المرسل" ، فيقرر أن أول من كتبه فى أدبنا العربى الحديث ليس واحدا من هؤلاء الثلاثة ، وإنما هـو "ررق الله حسون" الذى نشر ديوانه فى لندن سنة ١٨٦٩ ، وأعاد نشره فى بيروت سنة ١٨٧٠ ، أما السيد توفيق البكرى فلم يكتب شعرا مرسلا على الإطلاق ، وقصيدته "ذات القوافى" ليست من الشعر المرسل أساسا ، فضلا عن أن تكون أول قصيدة عربية مرسلة فى أدبنا الحديث ! (١١)

ثم يتطرق إلى المحاولات التى تلت "ريادة الشعر المرسل" ويتوقف أمام الزهاوى الذى لم يكن موقفه من القضية واضحا تماما ؛ فقد مزج الدعوة إلى الشعر المرسل بالدعوة إلى القافية المققرية التى تتغير بعد كل فقرة ، وبالسدعوة إلى التجديد في الأوزان عموما ، وذلك كله جعله يبدو في صورة المتردد بين الحفاظ على القديم والثورة على القيود التى تحد من حريبة الشاعر ، ويبدو أن محاولات التجديد التى أراد الزهاوى أن يفرضها على جيله لم يستطع الشاعر نفساء يفرضها على جيله لم يستطع الشاعر نفساء تطبيقها عمليا ، وظلت بالنسبة لهم كما لو كانت مبادئ نظرية ، ولكن الجيل الجديد ومدارس الشباب من الشعراء بدأوا يحتذون

خطواته ، وهنا تكمن القيمة الحقيقية لمحاولة الزهاوي وأمثالها ،

كما يشير إلى محاولة "بولس شحادة" - الهلال ١٩٠٦ -في ترجمة مشهد من "يوليوس" على نظام الشعر المرسل ،

#### 1-1

أما عبد الرحمن شكرى فقد كان من أوائل السنين تبنوا الدعوة إلى الشعر المرسل في هذا القرن ، وقد نشر في آخر ديوانه الأول "ضوء الفجر" الصادر سنة ١٩٠٩م – قصيدة طويلة من الشعر المرسل بعنوان "كلمات العواطف" ، كما نشر في الجزء الثاني " لآلئ الأفكار" ، الصادر سنة ١٩١٣ – مجموعة من القصائد المرسلة ، من بينها قصيدتان طويلتان هما "تابليون والساحر المصرى" و "واقعة أبي قير" وقصيدتان عصيدتان هما "الجنة الخراب" و"عتاب الملك حُجْر لابنه امرئ القيس" ، و المحلم العواطف" – كما تقول مقدمتها : "قصيدة من الشعر المرسل ، منها يسرح المحلم الحياة من أمور من عواطفه ، ويطمح إلى حيد الحياة ، ومواقع هذه الأمور من عواطفه ، ويطمح إلى حيد أكمل من هذه الحياة وأسعد حالا وأكثر إنصافا" ،

وكان شكرى أكثر نجاحا في شعره المرسل بسبب قراءته الواسعة في الأدب الإنجليزي ولأعلام الشعر المرسل في تلك اللغة ويشير الناقد إلى ترحيب العقاد بالمحاولة ؛ حيث ذهب في المقدمة التي كتبها للجزء الأول من ديوان "المازني" إلى أن القوافي المرسلة والمزدوجة والمتقابلة عند شكرى والمازني ليست هي الغاية من وراء تعديل الأوزان والقوافي وتتقيحها ، ليست هي الغاية من وراء تعديل المذهب الجديد ، إذ ليس

بين الشعر العربى وبين التفرع والنماء سوى هذا الحائل • فإذا السعت القوافى لشتى الأغراض والمقاصد وانفرج مجال القول برزت المواهب الشعرية على اختلافها • وأن مراعاة القافية والنغمة الموسيقية في غير الشعر المعروف عند الإفرنج بشعر الغناء – فضول لا فائدة منه ؛ "فإن أوزاننا وقوافينا أضيق مسن أن تتسع لأغراض شاعر تفتحت مغالق نفسه ، وقسرا الشعر الغربى فرأى كيف ترجب أوزانهم للأقاصديص المطولة ، ولكيف تلين في أيديهم القوالب الشعرية وعنوبتها" •

والمدهش أن العقاد عاد فتنكر بعد ذلك لدعوة الشعر. المرسل وحاربها ، وأعلن أنه هو وزميله المازني كانا يشايعان الشكري بالرأى ولا يستعنبان إهمال القافية كلية ! ولكنهما كانا يثركان الفرصة لهذه المحاولة لعل الألفة أن تزيل هذه الجفوة .

وتجدر الإشارة إلى أن دعاة الشعر الحر أيزكوا مبكرا أن هذا اللون من النظم لا يجود في الشعر الغنائي ، وإنما يصلح الشعر المسرحي والملحمي والقصصي وما نحا هذا المنحي ، وقد تردد هذا المعنى لدى كل دعاة الشعر المرسل تقريبا ، ومنهم العقاد أثناء مشايعته للتجديد وخماسته له، بل إن اقريد أبو حديد" يرى أن الشعر المرسل ضرورة للأجناس الموضوعية كالمسرحية (١٧)

ووصل الولع بالحركة الجديدة إلى درجة أنها أغرت كاتباً كبيراً كالدكتور طه حسين بأن يكتب قطعة من الشعر في ثنايا فصل من فصول "على هامش السيرة" ، وذلك في الجزء الثالث من الكتاب في فصل "ذو الجناحين" الذي عقده عن "جعفر بن

أبى طالب" ، وكان يمكن أن تمر هذه القطعة دون أن يفطن أحد إلى أنها من الشعر المرسل أو لم ينتبه اللها الأستاذ "دريني خشبة" وينوه بها ، ويجعلها محورًا لمقال عن "طه حسين والشعر المرسل" وهو واحد من سلسلة مقالات نشرها في الله عام ١٩٤٣ (١٨) ،

۵-- ٤

ثم يستعرض "على عشرى" العقبات الضخمة التسى كان على رواد تلك الحركة أن يتصدوا لها ؛ جاهدين في تهيئة الذائقة العربية لقبولها وإساغتها ؛ فالسليقة العربية تنفر من إلغاء القافية كلية ، ونظام الشعر المرسل يحطم تلك الخاصية التي أفناها وصارت ذات تأثير خطير على السنفس العربية لانها والتي تعد من أبرز مظاهر الإيقاع في القصيدة العربية لانها بتشبه القرع الرتيب على فترات زمنية متساوية ، هي الفترات التي يستغرقها كل بيت ، والنفس الإنسانية مفطورة على الطرب للإيقاع الذي هو وحى الفطرة وهو ما نلمسه في معظم حركة الأجهزة في الجسم البشري ، بل في مظاهر الطبيعة محفيف الريح وخرير الماء ، وغيرها ، كل هذه المظاهر الإيقاعية في ذات الإنسان وفي البيئة المحيطة به قد كونتا في الإنسان بمرور الأجيال - كما يرى العقاد - مراكز عصبية الإنشان بمرور الأجيال - كما يرى العقاد - مراكز عصبية تثاثر بالإيقاع وتتجذب إليه ، (١٩)

ودعوة الشعر المرسل كانت أول دعوة فــى تـــاريخ الشــعر العربى للتحرر التام من سيطرة أى نظام التقفية على القصيدة العربيــة • سواء أكان هذا النظام نظام القافية الموحدة ، أم القافيــة المزدوجــة التى تتغير بعد كل بيتين، أم القافية الفقرية التى تتغير مع كل فقرة ؟ أى أنها دعوة إلى التحرر من سيطرة أى نظام نسقى على القصديدة العربية ، كما كانت هذه الدعوة مظهرًا من مظاهر الرغية في تطوير موسيقى القصيدة العربية واكتشاف أشكال موسيقية جديدة متطورة تحمل تجربة الشاعر العربي، وتجسد ثورته على القيدد الموسيقية الموروثة في كل صورها وأشكالها !

ويلاحظ " عشرى" أن الدعوة السى "الشسعو المرسل" - ارتبطت لدى بعض روادها - شعراء وتقادا - بالسدعوة السى الشعر الحر ؛ كأبى شادى الذى جرب كتابة الشعر الحر - وكالأستاذ دريني خشبة الذى أهدى مقالاته عن الشعر المرسل والشعر الحر إلى الأستاذين الشاعرين : "قريد أبو حديد" و"باكثير" ؛ من رواد التجديد في الشعر العربي ، (٢٠)

ولم يقتصر دور "أبو شادى" على كتابة القصائد الحرة ، وإنما تجاوز ذلك إلى الكتابة – في مقدمات دواوينه وفي مجلسة أبولو – من أجل تأييد هذه السدعوة والنبشير بها وتكريس أسسها. وهو يسمى هذا الضرب من النظم تارة "الشعر الحر" ، وعنده أن روح الشعر الحر هو التعيير الطليق الفطرى الذي يجمع أوزانا وقوافي مختلفة حسب طبيعة المرقف ومناسباته فتجىء طبيعية لا أثر التكلف فيها ،

وقد دعم مقولاته النظرية بنماذج شعرية تجمع بين أكثــر مــن صبيغة من صبيغ الأوزان ، لكنه في غمرة حماسه لدعوته اهتم بهــذا التتوع الذي يفتقد المبرر الفني أحيانا ، أو على رأى "على عشــرى" لم يحسن الإقادة من إيحاء الموسيقي في الانتقال من شعور إلى آخر. ولا ندرى ما الذى أعجل الناقد عن التلبث أمام خطورة إهمال القافية فى الشعر الحر ، وإبراز أثره فى الجفوة بين المبدع والمتلقى الذى تعود أن يهش لها وهى تعلو الإيقاع الشعرى حتى وإن لم يصل حسه الموسيقى إلى درجة الرهافة التى تلزم قارئ الشعر الحر ، ليستبين نقلاته الموسيقية الدقيقة التى تستغلق على كثيرين ، ولعل ذلك كله يعلل ارتكاز كثير من نماذج الشعر الحر المتفردة على القافية ، كتلك التى نجدها لدى السياب وعبد الصبور ، كما يفسر قبول القارئ العادى لها وسرعة انفعاله بها ، أكثر بكثير من تلك التى استدبرت القافية .

وللإنصاف فإنه توقف عند ذلك بشكل غير مباشر، عندما قرر - في موضع آخر - أن التطرف في إلغاء القافية. لدى دعاة الشعر المرسل كان من أهم العوامل التي عجلت باندثاره ؟ لأن موقفهم أقرب إلى تتازل مجاني عن قيمة جمالية من الممكن استغلالها استغلالا تعبيريا وجماليا"! (١٦)

-0-

1-0

لم يفت على عشرى أن يبين المقاومة العنيفة التى تصدت للمحاولة ؛ فقد هاجم الدكتور محمد عوض محمد هذا الضرب من النظم وسماه "مجمع البحور" ووصفه بأنه "ضرب من الشعر لم يعرفه الأوائل ولا الأواخر ، ولا نعرف من شعراء الشرق من عرب وترك وفرس من نحا هذا النحو ، ولا في

شعراء الغرب في الأدب الإنجليزي والفرنسي والألماني ممن له منهم شأن!

ولقد تصدى "أبو شادى" للرد على كل هجوم وُجه اللي هذه الحركة، وكانت صفحات "أبولو" ميدانا لصراع عنيف، كان أبو شادى فيه المنافح عن الشعر المرسل، أو الحر، أو الطلبق، والمتحدث باسمه، والمتصدى لكل من يفكر في الانتقاص من شأنه، وكان جوهر دفاعه هو تأكيد حرية الشاعر فيما يكتب،

ولعل تسمية الدكتور محمد عوض محمد لهذا النوع مسن الشعر بأنه "مجمع البحور" أصدق ما يمكن أن تسمى يه هذه الحركة ، لأنها تلخص جوهرها ، وتقوم فارقا بين هذه الحركة وبين حركة الشعر الحر التي ازدهرت في العراق على يدى الماد التي الدعوتين عندما تحدثت عن حركة الشعر الحر التي تبناها أبو الدعوتين عندما تحدثت عن حركة الشعر الحر التي تبناها أبو شادى ؛ فلم تر فيها أكثر من دعوة للمزج بين بحور الشعر في القصيدة الواحدة ، في حين أنها تلتزم بحرا واحدا ، كما أن الشعر الحر لدى "أبو شادى" يقوم على أسلوب الشطرين ، في حين أن الذي دعت هي إليه يقوم على أسلوب السطر الواحد ، حين أن الذي دعت هي إليه يقوم على أسلوب السطر الواحد ، حين أن الذي دعت هي الميه يقوم على أسلوب السطر الواحد ، حين أن الذي دعت هي الميه يقوم على أسلوب السطر الواحد ، خين أن الذي دعت هي الميه يقوم على أسلوب السطر الواحد ، كلك يخرج شعر "أبو شادى" على وحدة الضرب ، في حين يلتزم الشعر الحر وحدة الضرب ، (٢٠)

ويتوقف على عشرى أمام الجذور البعيدة للحركة فيسير إلى قصيدتين لـ "خليل شيبوب" إحداهما في مجلة "أبولو" سنة ١٩٣٢ بعنوان "المديقة الميتة والقصر البالى" في مجلة الرسالة سنة ١٩٤٣م ، وبعد أن سلم يأنهما قد

اشتماتا على كل عيوب "مجمع البحور" من حشر الأوزان المختلفة المتنافرة فى القصيدة ، والانتقال العشوائى من وزن إلى آخر بدون تمهيد فنى - يشيد باشتمالهما على مقاطع كثيرة جاءت كلها على وزن واحد ، تعددت فيه الصيغ التى اعتمدت على وحدة الإيقاع - لا البيت - مما تعد معه هذه المقاطع بواكير أولى لحركة الشعر الحر ، (٢٢)

#### Y-0

سُبقت حركة "مجمع البحور" المصرية ، بحركة أكثر منها جرأة ، حمل لواءها "أمين الريحاني" في لبنان والمهجر ، تلك هي حركة "الشعر المنثور" التي ابتدأ الريحاني يبشر بها منذ منتصف العقد الأول من القرن العشرين ، وعلى وجه التحديد منذ عام ١٩٠٥ ؛ حيث كتب أمين الريحاني أول قصائده المنشورة في هذا التاريخ ، وإذا كان "أبو شادى" ومَن شايعه قد استعملوا "مجمع البحور" أو الشعر الحر أو الطليق ، كما سماه أبو شادى على أنه المقابل العربي للمصطلح الانجليزي Free Verse فإن الشعر المنثور الذي دعا إليه "أمين الريحاني" هـ و المقابل الدقيق لهذا المصطلح الإنجليزي ؛ لأن الشعر الحر الإنجليزي لا يخضع لأي نسق عروضي مسبق • أما الشعر الطليق لدى "أبـــو شادي ومدرسته فهو جار على الأوزان العروضية المعروفة ٠ وقصاري ما فيه أن يجمع أكثر من وزن في القصيدة الواحدة . ولذلك كان المقابل الحقيقي للمصطلح الإنجلية زي هو "الشعر. المنثور" الذي حمل لواءه "الريداني" متأثرا بمحاولات التحرر في الشعر الإنجليزي.

وقد حذا "جبران" حذوه فكتب عددا من قصائد الشعر المنثور ، وإن كان جبران في شعره المنثور لم يلتزم أي إيقاع عروضي ، في حين أن الريحاني كان يلتزم في قصائده نوعا من الإيقاع ، (٢١)

هكذا يتبين أن حركة "الشعر المنثور" ليست سوى صبغة من صبيغ الشعر الحر الأوربى الذى كانت حركة الشعر الحر الدى "أبو شادى" ومن شايعه صبغة أخرى من صبغه ومن مقاربة هاتين الحركتين بحركة الشعر الحر المعاصر يتضح لنا أن دعاة الشعر الحر الأول كانوا أكثر جرأة ، وأبعد طموحا من رواده المعاصرين ؛ حيث رأيناهم يحاولون التحرر من كل نمط وزنى مسبق – كما فعل الريحانى – أو من الالتزام بوزن معين كما فعل أبو شادى ، ونظن أن "على عشرى" يصف الحركتين فقط دون تفضيل لاتجاه الأوائل ، وإن كان ظاهر عبارته يوهم بغير ذلك ! وهذا ما دعاه إلى تقرير أن "المغالاة في التحرر من الالتزامات الموروثة كانت من أسباب فشل هذه المحاولات واندثارها" ، (٢٠)

#### 4-0

يتصدى على عشرى لمحاولات الدكتور لسويس عسوض في الشعر الحر بموضوعية لا تعبأ بالضحيج الذي أشاره صاحبها وحواريوه حولها ، فهو يبدأ بقوله: "لا تهمنا القيمة الشعرية في مثل هذه القصيدة لأن الشاعر يعترف بركاكة شعره ، ، وأن "أكثر شعره ردىء"! وإنما تهمنا التجربة العروضية فيها، فهو يرى أن التجربة حق أولى من حقوق العروضية فيها، فهو يرى أن التجربة حق أولى من حقوق

الإنسان ، طبيعى ومقدس ، وهو لذلك يمارس هذا الحق الأولى ولا يفهم كيف ينكره أحد على أحد ، وإذا لم يكن من حق الناقد من أحد أد أن ينكر على أحد أحقيته بالتجربة : فإن من حق الناقد أن يقوم هذه التجربة وأن يضعها في موضعها الصحيح ، خصوصا إذا كان صاحبها قد بالغ في تقدير قيمتها" ثم يضيف "على عشرى" في حدة غير مألوفة منه - : "تجربة لويس عوض في قصيدتيه هاتين محاولة عابثة تفضح مدى المام صاحبها بمبادئ العروض العربي التي لا يغيب إدراكها عن صاحبها للمبادئ ، فضلا عن باحث مدقق ، أو رائد مبتكر"!

لكنه سريعا ما يعود إلى طبعه النقدى الموضوعى الهادى التعلى أن القيمة الحقيقية لهذه التجريات تتمثل فى استغلالها لإمكانيات التتويع فى الوزن الواحد ، على أساس الجمع بين الصيغ المختلفة للوزن فى القصيدة – بل فى الفقرة – حيث جمع فى كل فقرة بين عدة صيغ لوزن الرجز تبدأ بتفعيلة واحدة وتتهى بخمس تفعيلات فى نهاية كل فقرة ، وقد سبق "الدكتور لويس" إلى اكتشاف هذه الإمكانيات بزمن طويل الوشاحون الأندلسيون ، الى اكتشاف هذه الإمكانيات بزمن طويل الوشاحون الأندلسيون ، واستغلوها – موسيقيا – فى موشحاتهم ، وإن كانت الأنماط التى جمعوا فيها بين الصيغ المختلفة للوزن الواحد لا تسير على هذا النمط الهرمى الرتيب الذى تسير عليه قصييته ، إلا أن أساس التنويع فى النمطين واحد ، وكذلك كتب المهجريون قصائد عديدة على صيغ مختلفة من هذا النمط" ، (٢٧)

وينتهى "على عشرى" من توهين أوصاف الريادة والاقتحام التى أطلقت على المحاولة ، ويقرر أن الطابع العلم لها الميس التجربة ، بل المغامرة التى تتقصها الجدية والإخلاص ! بل إن

صاحبها تمادى إلى ما هو أكثر من ذلك إغراقا فى العبث ؛ فكان من بين ما قال : إنه لا يزال ينصح كل من يلقاه أن "يُبغبغ التُخبطان" على حد قول المصربين !! " ، (٢٨)

-1-

1-7

يصدر "على عشرى" حديثه عن النشأة الحقيقية للشعر الحر بهذا القول الرصين للسياب: "إن كونى أنا أو نازك أو باكثير أول من كتب الشعر الحر أو آخر من كتبه ليس بالأمر بالمهم ، وإنما الأمر المهم أن يكتب الشاعر فيجيد فيما كتبه، ولن يشفع له -- إن لم يجود - أنه كان أول من كتب على هذا الوزن أو تلك القافية ، ومتى كانت الأبحر العربية ملكا لشاعر دون آخر ؟! ويرد السياب قول نازك بأنه في الفترة الواقعة بين صدور ديوانه "أزهار ذابلة" وديوانها "شظايا ورماد" لم تنشر الصحف شعرا حرا على الإطلاق ؛ يرد هذا بأنه نشر في هذه الفترة ما لا يقل عن خمس قصائد في الصحف البغدادية والنجفية(\*\*) ،

ثم يقرب الناقد من شقة الخلاف بين السرواد بقوله: لا شك أن الشعراء الثلاثة: نازك والسياب والبياتي ، يضاف البهم شاعر رابع هو "بلند الحيدري" - هم السرواد الأوائل الحقيقيون لحركة الشعر الحرفي العراق ، وهم أول من حدد معالم هذه الحركة وأرسى دعائمها بالإبداع الشعرى المجدد ، وبالوعى المخلص لغايات الحركة الجديدة ، لا بتلك الدعاوى وبالوعى المخلص لغايات الحركة الجديدة ، لا بتلك الدعاوى

المتهافتة ، وهذا الإصرار على ادعاء سبق لا قيمـــة لــه ، ولا يمكن أن يضيف شيئا إلى رصيد أى منهم فى التبشــير بهـــذه الحركة وتحديد ملامحها ،

ويتصدى لتقويم ما فى قصيدة "الكوليرا" لذارك من تجديد، ويقرر أنها ليست من الشعر الحر ؛ لأنها تلتزم نظاما موسيقيا صارما فى وزنها ونظام تقفيتها ، جعلها تتكون من أربع مقطوعات متساوية فى الطول ، وفى نظام الوزن والقافية، (٢٠) وفى هذا كله ما يباعد بينها وبين موطن الريادة الذى احتلته لدى بعض الدارسين ،

#### Y---7

جاءت حركة الشعر الحر وريثة لكل ما سبقها من محاو لات التجديد في الشكل الموسيقي للقصيدة ، ومفيدة من كل ما أعطته هذه الحركات ، فقد أفادت من الجوانب السلبية في هذه الحركات بنفس القدر الذي أفادت به من الجوانب الإيجابية؛ حيث تبنت الجوانب الإيجابية في هذه الحركات – وفي الشكل التقليدي معا – فطورتها وأنمتها ، وفي نفس الوقت تلافت الجوانب السلبية في هذه الحركات ، وفي الشكل التقليدي ،

لجأ الشعراء في البداية إلى البحور البسيطة الإيقاع، خصوصا منها ما كان يتمتع بإيقاع واضح ؛ لأن هذا يحقق نوعا من الترضية للأذن العربية المفطورة على الإيقاع البارز الرتيب الذي يعوض ، إلى حد ما ، تجاوز وحدة السوزن في القصيدة ووحدة القافية ، إلى غير ذلك من الالترامات التي تحرر منها الشكل الجديد ، ثم لأن البحور البسيطة تكثر فيها

صيغ الوزن ما بين تام ومجزوء ومشطور ومنه وي الأمر الذي يبسر إمكانات التتويع للشعراء من ناحية ، ويبرر هذا التتويع من ناحية أويبرر هذا التتويع من ناحية أخرى ؛ حيث إن الشاعر في التحليل الأخير لا يقعل أكثر من الجمع بين هذه الصيغ المختلفة للوزن الواحد و أخيرا فإن هذا النمط البسيط – نظر السهولة تشكيل إطاره الموسيقي – يسهل توليد إمكانات التتويع منه ، حيث لا يفعل الشاعر سوى تكرار وحدة الإيقاع المؤلفة من تفعيلة واحدة ، الشاعر سوى تكرار وحدة الإيقاع المؤلفة من تفعيلة واحدة ، وبن التقيد بعدد معين من التكرارات ، أما البحور المركبة فإن إطارها الموسيقي أكثر تعقيدا ، ومن ثم فإن التحرر والتتويع

ثم يتوقف وقفة طريفة تقنع بخصائص واحد من هذه البحور البسيطة "الكامل"، وقدرته على الإيحاء بالجوانب الغامضة والعميقة في تجربة الشاعر، فهو يرى أن إيقاع "الكامل" يشتمل على لون من البطء والأناة نتيجة لطول وحدة الإيقاع فيه، نظرا الاشتمالها على صوتين ساكنين على الأقل من الممكن مقابلتهما بحركات طويلة ، وفي إمكان الشاعر إبراز هذا البطء وهذه الأناة عن طريق الإكثار من الحركات الطويلة ؛ حيث تتفاوت المسافات الزمنية التي تستغرقها الحركة الطويلة (حركة المد) تبعا لطريقة الإلقاء ومحاكاتها للمضمون النفسي ، على حين أن الحركات القصيرة والأصوات الساكنة ليس هناك مجال للنفاوت الملموس بينها من حيث المسافة الرمنية التي تستغرقها الحركة القصيرة أو الساكن ، ومن شم الزمنية التي تستغرقها الحركة القصيرة أو الساكن ، ومن شم الزمنية التي تستغرقها الحركة القصيرة أو الساكن ، ومن شم خلن الإكثار من الحركات الطويلة في قصائد الكامل يساعد على خلخلة تلك "السيمترية" التي تطغى على الوزن ، كما تعين خلخلة تلك "السيمترية" التي تطغى على الوزن ، كما تعين

على إبطاء الإيقاع بحيث يتسع للمضامين التي تحتاج إلى لـون من البطء في الإيقاع ، كالمضامين الفكرية والاجتماعية التـي تحتاج إلى لون من التأمل المتأنى، في نفس الوقت الذي يتسـع فيه للمضامين التي تحتاج إلى إيقاع فخم مجلجل (٢٣) ، ولكـي نقدر هذه الرؤية حق قدر ها ينبغي أن نوازنها بالكلام العام الذي ذاع في كثير من الدراسات عن خصائص البحـور ، والـذي يمكن التحفظ على كثير منه ، (٣٣)

**- Y** -

1-7

في بيان الدور الخطير الذي تنهض به الموسيقي في تصوير التجربة ؛ يتجلى إبداع "على عشري" جامعا بين رهافة الإحساس ودقة انتحليل ، بحيث يبدو نقده نصا فريدا يسزاوج بين العمق والسهولة الممتنعة ، كما في تحليله – الذي نستعرضه – لموسيقي "الكامل" ، حيث توقف أمام "البياتي" في "المجد للأطفال والزيتون" ، ورأى أن الديوان كله قصيدة طويلة من الأسي والتمزق لمصير الشاعر الخاص ومصير أمته ؛ لأنه كتبه وهو منفي عن وطنه يعيش ضياعه الخاص وتشريده وتشريد جزء من أينائها عبر خيام اللاجئين ، ولهذا ألح على وجدانه هذا الإحساس وكان هو المحور الدي دارت حوله معظم قصائد الديوان ، والصيغة المذالة "متفاعلان" صيغة حزينة الإيقاع بسبب حرف المد الواقع قبل الروى فيها ، والذي يسمع لامتداد الصوت بالأنين والتوجع ، ولهذا ققد كانت مناسبة يتسع لامتداد الصوت بالأنين والتوجع ، ولهذا ققد كانت مناسبة

للعاطفة الحزينة التي تشيع في الديوان كله ،

والصيغة المرقلة "متفاعلاتن" نتافس الصيغة المذالة في نسبة شيوعها وتتقاسم معها معظم قصائد الكامل الحرة ؛ ففي ديوان "أنشودة المطر" للسياب نجد أن هاتين الصيغتين نتوزعان كل قصائد الديوان ، حتى قصيدتيه المطولتين: "المومس العمياء" و"حفار القبور" لم يستعمل على امتدادهما سوى هاتين الصيغتين ، وإذا كانت الصيغة المذالة تناسب أي إحساس حزين ، فإن الصيغة المرفلة – بسبب طولها البالغ وزيادة المقطع المتوسط على نهايتها – تلائم أي إحساس ثقيل ا

Y-V

يُرجع "على عشرى" سر استخدام "خليل حاوى" لـ
"الرمل" في "نهر الرماد" إلى اتساع الرمل لتصدوير معاناة الشاعر في سبيل البعث وتبشيره به و و و انساع التصوير غضبه الهادر و وإن كانت النغمة الأساسية الشيفة تختلط بنغمة الغضب و وتتمثل هذه النغمة الأساسية في تختلط بنغمة الغضب و وتتمثل هذه النغمة الأساسية في التنفيل الشاعر بالتضحية ، وفي تصوير معاناته من الانفصام عن واقعه ! وأخيرا في التنفيس عن أساه لما يسود الوضع الراهن من تفسخ وانهيار ؛ هذا الأسي الذي دفعه إلى أن يرفض الواقع العربي ويشجبه ، ويحاول أن يبحث عن ذاته عبر تجربة وجودية حية ، يتخبط عبر دروبها في ليالي بيروت وشوارع لندن !

لكنا في "الناى والريح" نجد أن إيقاع "الرمل" غــدا أكثــر هدوءا ، والشاعر أصبح أكثر سيطرة على البحر وقدرة علــي

تطويعه ، ربما لأن حدة غضبه قد هدأت ، وحل محلها تأمل هادئ رصين ، ، فيه أسى ممتزج بإشفاق على الواقع السراهن بدل الغضب الهادر في نهر الرماد ، وفيه أمل في البعث يمتزج بإحساس بالغ بفداحة التضحية ، كل هذه التغيرات التي طرأت على تجربة الشاعر – بالإضافة إلى طول تمرسل بالرمل – قد ساعدته على النجاح في كبح جماح الاسترسال والانسيابية والتحرر في هذا الوزن ،

ففى قصيدة "وجوه السندياد" فى ديوان "الناى والريح" ، وهى القصيدة الرملية فيه – نرى الإيقاع يطغمى عليه هـذا المحزن الشفيف الذى يميز هذا الوزن ، والذى يحل محل الهدير والصخب فى "نهر الرماد" ؛ بالرغم من أن القصيدة تكاد تكون الوجه الأحرل لتجربة "نهر الرماد" : الوجه الأسيان المشفق !

وبذلك تُختتم هذه المرحلة من تجربة خليل حاوى – الدى قتن به عشرى – تلك التجرية الخصصية المتعددة الجوانب والإيقاعات ، والتي استطاع بحر "الرمل" أن يتسع لكل إيقاعاتها من غضب هادر ، إلى رفض قاس ، إلى تأمل هادئ، إلى أمل متالق ، ، إلى غير ذلك من أبعاد هذه التجربة وأفاقها !

وكان لتلك الوقفة الطويلة أمام "حاوى" ما يبررها ؛ فتجربته الشعرية تجربة فريدة في شعرنا الحر ، لا بمضمونها الفنى الخصب فحسب ، وإنما بتبنيها لإيقاع واحد أساسى ، استطاعت أن تطوعه للتعبير عن كل أبعادها المتنوعة ؛ مما يؤكد أن بحر الرمل "يمكنه أن ينقلب بين أيدى الشعراء إلى ألف لون وقالب" ، (٢٥)

لم تكن وقفة "على عشرى" أمام موسيقى "أسوافر" أقل البداعا وإقناعا من الوقفتين السابقتين ؛ فهو يعرج على ارتباط السباب بهذا الوزن في مرحلته الأخيرة - مرحلة الاحتضار تلك المرحلة التي استحال فيها كل شعر السباب إلى قصيدة تلك المرحلة التي استحال فيها كل شعر السباب إلى قصيدة للوافر مع المضمون العام لشعر السباب في هذه المرحلة التي استغرقت دواوينه الأخيرة : "المعبد الغريق" ، "وشناشيل ابنة الجلبي" و "إقبال" ، فالوافر فيها أكثر الأوزان انتشارا ، وهو البياتي الأخيرة ، وبمقدار ما كان الوافر مهملا ومهجورا في البياتي الأخيرة ، وبمقدار ما كان الوافر مهملا ومهجورا في واقتمامهم باكتشاف إمكاناته الموسيقية والتعييرية ، وإذا كانت دواوين البداية قد خلت تماما من هذا الوزن ، فإنه بعد نضح واهين البداية قد خلت تماما من هذا الوزن ، فإنه بعد نضح قصيدة و إفرة ، (٢١)

ويتألق الناقد في حماسه للشعر الحر ، وتوقفه أمام نماذجه المنفردة ؛ فيكاد - هنا - يبدع ، ، إلخ يبدع إبداعا يوازى إبداع الشعراء في إثراء "الرجز" المستهم بقربه من النثرية ، إنه يتوقف أمام أول قصيدة حرة حاولت اكتشاف الإمكانات النغمية في هذا البحر ، واستطاعت استغلالها بنجاح يرتفع بها عن النثرية ، ويرقى بها إلى مستوى من التكوين النغمي نقصر دونه كثير من البحور الغنية بطبيعتها بالإيقاع

الموسيقى • • تلك هى قصيدة السياب : "أنشودة المطر" التى نجحت فى الربط بين التلوين الموسيقى والأبعاد النفسية ، وفى تنظيم الشاعر لإمكانات التنويع ؛ بحيث لم يستخدم إلا التفعيلية التامة أو المخبونة من الرجز ،

وقد كتب الشاعر هذه القصيدة وهو مشرد في الكويت بحثا عن لقمة العيش التي غادر وطنه البحث عنها ، ولذلك امتـزج في روياه الحنين إلى الـوطن والحبيبـة بالشـعور بالضـياع والغربة، بالنقمة على القوى الظالمة التي شردته مـن وطنـه وحرمته من خيره الوفير الذي نتمتع به القوى الشريرة ، ، في حين يتمزق هو وأمثاله - حتى الاستشهاد - بحثا عن القـوت في بلاد غريبة ! وقد امتزجت كل هذه الأبعاد النفسية وتشابكت من خلال رويا عامة تسيطر على القصيدة ، ، تلك الرويا هـي يقينه بالمطر كرمز خلاص وخصب وحياة ، فجاءت تجربـة في غاية الغني والثراء ،

وقد نجح السياب تماما في المواءمة بين أبعادها والإمكانات النغمية للرجز ؛ فاستغل في البحر كل قدرته على التعبير الموسيقي مما جعل "أنشودة المطر" من أروع ما كتب في الشعر الحر ، واستطاع السياب أن يعلو بها فوق كل مزالق النثرية والركاكة الكامنة في بحر الرجز ! وقد استغل فيها الموسيقي كأداة من أنجح أدوات التعبير ؛ ففي قافيتها استخدم أربعة قواف راوح بينها على امتداد المقطع قبل أن يصل إلى الختام ، وهو بذلك يكشف - أو يعكس - تشابك الأبعاد النفسية التي يصورها المقطع - وتوازيها في رؤياه : مرض ، غربة ، جوع !! ، (٢٧)

ويمضى الناقد فى إضاءة تفرد "البياتى" فى إشراء موسيقى "الرجز" و"تبسيطها لتناسب بسلطة التجريسة التى موسيقى "الرجز" و"تبسيطها لتناسب بسلطة التجريسة التى استطاع الشاعر أن يجد لها أداتها الموسيقية المناسبة ، ولكي يرتفع بهذه السهولة عن الهبوط إلى مستوى الابتذال والنثرية ، فإلى ريهام" مثلا بنى القصيدة كلها على قافية واحدة ، واختار صيغتين فحسب من صيغ الضرب هما "مفعول" ووقعول"، وزاوج بين الصيغتين طوال القصيدة ، بعد أن وضعهما فى هذا السياق الموسيقى الذى يضمن لهما مزيدا من الانسجام ؟ فهذا السياق المتمثل فى وحدة القافية قوى من الصلة الموسيقية بين الصيغتين المنسجمتين بطبيعتهما ، وليست هذه القصيدة سوى نموذج من نماذج "عشرون قصيدة من برلين" ، ولهذا كان الديوان تجربة فريدة من تجارب استغلال إمكانات الرجز استطاع فيها البياتي أن يستغل ميزة التفكك النغمى فى الرجز استطاع فيها البياتي أن يستغل ميزة التفكك النغمى فى النشر ؛ ليعبر بها عن هذه التجارب البسيطة ، (٢٨)

ثم يتوقف "على عشرى" وقفة يسيرة أمام "المتقارب" ؛ فهو وزن مطواع يسع للتعبير عن شتى الخلجات والأحاسيس والعواطف ، ويضرب لذلك أمثلة لأبيات من شعر "قدوى طوقان" تعبر عن تجربة عاطفية طريفة ، وأخرى تصور تجربة ثانية حزيقة ، "وليس أدل على طواعية هذا البحر فسى أنه قد يستخدم في القصيدة الواحدة للتعبير عن شعورين متاقضين ، ، ففي قصيدة "الأسلحة والأطفال" يستخدم السياب هذا الوزن هذا الاستخدام المزدوج" ، (٢٦)

كما يشير إلى تبنى المهجريين للأنماط التوشيحية في

"السريع" ، مولدين منه إمكانات تنويعية جديدة ، كما فعل شفيق المعلوف في "عبقر" ؛ حيث تصرف في عدد المرات التسي تتردد فيها التفعيلة المنكررة "مستفعان" في كل بيت ، كما تصرف في تتويع صيغ الضرب والقافية ، (١٠)

£-V

تطول وقفة "على عشرى" أمام ما يتميز به "المتدارك" من قدرته على تصوير اللحظات السريعة المتدفقة ، كحركات الأطفال وتتوع وثباتهم النفسية ، ويشير إلى القالب المنبئق عنه "الخبب" وما يطرأ عليه من اختلال في الإيقاع بسبب صغر وحدة إيقاعه ، خاصة إذا دخل عليها الزحاف ،

ويلحظ إدراك السياب التمايز بين وزنى "المتدارك" و"الخبب" حيث لم يسمح لتفعيلة واحدة من تفعيلات "الخبب" في قصيدة له (١١) أن تتسلل إلى أى مقطع من مقاطعها ، فجاءت كل الأبيات تامة التفاعيل ؛ مما أضفى على الإيقاع لونا من البروز والرتوب ، زاد من حدته التزام الشاعر صيغة واحدة من صيغ الضرب طوال المقطع هي الصيغة المذالة "فاعلان". وإن كان الشاعر قد حاول أن يخفف إلى حدد ما حدة هذا الرتوب عن طريق المراوحة بين أحرف المد والأحرف الساكنة في مقابلة الأحرف الساكنة في مقابلة الأحرف الساكنة في الوزن الواحد ،

ثم يشير إلى مزلقين خطيرين ينزلق اليهما بعض من يفرطون في استخدام "الخبب" وهما التدفق والركاكة الموسيقية.

ولذلك فإن بعض الشعراء بلجئون إلى حروف المد انجنب المزلق الأول "التنفق" ؛ لأن استخدامها والإكثار منها ، والمراوحة بينها وبين الأحرف الساكنة، يكبح من جماح هذا التنفق الدى يطغى على هذا البحر من ناحية ، ويضفى لونا من التتويع على ايقاعه من ناحية أخرى ، أما المزلق الثاني ، "الركاكة الموسيقية"، فبان بعض الشعراء يلجئون - ربما لا شعوريا - إلى المراوحة بين الصيغ المختلفة التقعيلة على نسب محددة ، مما يضفى على ايقاع البحر لونا من الاتضباط والوضوح المتولد عن تتسيق تردد هذه الصيغ على نسب محددة ،

وهنا يناقش من يبالغ فى دور النبر لعلاج هذين المزلقين. لأنه مع اعترافنا بما يمكن للنبر أن يقوم به من دور فى إيقاع بحر مختل الموسيقى كالخبب فإنه لا يمكن أن يصلح وحده أساسا لإيقاع موسيقى عربى، وقصارى ما يمكن أن يقوم به من دور هو أن يسهم فى تحديد ملامح وحدات الإيقاع غير المحددة الملامح كوحدة الخبب أو الرجز متلا، أما الأساس الأول للإيقاع فهو تردد وحدته المكونة من مجموعة من المقاطع الصوتية مرتبة على نحو معين، (١٢)

وهذا تجدر الإشارة إلى أن "على عشرى" على الرغم من ولعه بالتجديد وسعائته بالمجددين ؛ كان يتصدى للإفراط غير المثمر في تبنى "مقولات" يراد إقحامها على دراسة موسيقى الشعر ، كمقولة "الكم" التي رآها لا تكفى وحدها لإدراك هذه الموسيقى ، بل لابد من الاعتماد على الارتكاز ، ثم يقرر في تقة واعتزار : "كان للخليل على المستشرقين ميزة الإحساس بهذا الإيقاع" ، ، فتتابع الحركة والسكون على نسب محددة هو المسذى

يوضحه، وليس مجرد النتابع للمقاطع المختلفة الكم، ١٠ فالكم وحده لا يكفى بل لابد من الارتكاز ١٠ بل إن الارتكاز قد يفقد أهميته مع موسيقى الشعر العربى ١ لتميز وحدات الإيقاع فيها ١٠ نعم قد يعرض لها من الزحافات والعلل ما يغير بعض معالمها ، غير أن الملامح الأساسية تظل دائما محددة ١٠ فإذا تأثرت هذه الملامح بالزحافات - كما فى الرجز والخبب - فيمكن الإفادة من الارتكاز فى علاج ما فى الإيقاع من اختلال ، (١١)

ويتحدث في إسهاب عن الإمكانات الموسيقية المتنوعة لد "البسيط" ويتوقف أمام أنجح محاولات استغلال إمكاناته في قصيدة السياب "أقياء جيكور" التي يتحدث فيها إلى قرية جيكور مهده ومقره ١٠ بعد أن هذه التطواف بحثا عن علاج لمرضك العضال ١٠ فيلقي عصا التطواف في أحضان بلده الرءوم الدي غناه أروع قصائده وأخلدها: (١٤)

جيكور ، لمي عظامي ، وانفضى كفنى

من طینه ، واغسلی بالجدول الجاری قلبی الذی کان شبّاکا علی النار لولاک یا وطنی ، لولاک یا وطنی ، لولاک یاجنتی الخضراء ، یاداری لم تلق أوتاری

ریحا فتنقل آهاتی وأشعاری لولاك ما كان وجه الله من قدری

1-4

بعد نضيج التجارب الموسيقية ، وتعدد السرواد الكبار للحركة ؛ سار بها هؤلاء وغيرهم خطوة أبعد وأعمق ، وذلك بمرجهم بين البحور المختلفة في قصيدة واحدة ،

ولقد استغل الشعر الحر هذه الخاصية في ابتداع نماذج وزنية جديدة تمتزج فيها الأوزان المتقاربة الإيقاع ، وتتعانق صيغها ليتولد من هذا التعانق إيقاع جديد يستقطب كل إيقاعات هذه الأوزان المتقاربة ، فيضيف بذلك إلى التنويع في أطوال الأبيات وفي القوافي ، وفي الأضرب ، لونا آخر مسن التتوييع هو التويع في الأوزان ذاتها ، وذلك ما فعلوه في الجمع بين "الخفيف" و"الرجز" و"الرمل" وبين مسن "المديد" و "الرمل" والمتدارك" ، وما إلى ذلك من قوالب موسيقية كثيرة ممزوجة تعكس إخلاص الشاعر لفنه ، واحتشاده له ، (١٠٥)

وظلت الدعوة تُغذ السير في طريق التجديد فجاوزت القوالب الموسيقية الممزوجة من بحور متجانسة إلى صحياغة القصيدة على أكثر من بحر ، والغرق بين هذا النمط والمنمط السابق ، أن القصيدة المتعددة الأوزان يكتب كل مقطع مسن مقاطعها بوزن ، بخلاف النمط الممزوج فإن الأوزان تمترج فيه بحيث لا يستقل كل مقطع بوزن ، وأنجح ما يكون هذا النمط عندما تكتب به قصائد طويلة ذات أبعاد نفسية متعددة ، وكان "السياب" يلجأ إليه كثيرا في قصائده الطويلة ، كما في قصيدة "رؤيا في عام ١٩٥٦" ، التي استخدم فيها أربعة

أوزان هي الرمل ، والرجز ، والسريع ، والخبب ، وشحذ هذا الاستخدام موهبة "على عشرى" فتوقف طويلا أمام رهافة الحس الشعرى لدى "السياب" ممثلا في براعته فـــى المزاوجــة بــين الوزن والمضمون الذى يصوره ، (٢١)

وقد تجمع القصيدة المتعددة الأوزان بين أكثر من نموذج من نماذج هذا النمط ، كقصيدة " "مذكرات الملك عجيب بن الخصيب" لصلاح عبد الصبور ، وفيها يلخص الشاعر تجربة الإنسان المعاصر مع الحياة ، ممثلا في شخصية الملك عجيب بن الخصيب الذي ورث ملك الأرض عن جده الأكبر ، الذي يتشكك في انتسابه إليه ، ه (٤٠)

# Y-1

أخيرا ، كانت تلك المحاولة التى التفتيت إلى التيراث وأدركت أهميته وعمق تأثيره فى التجديد ، فى تلك المحاولية حاول الشعراء المزاوجة بين الشكل الحر والشكل التقليدى فى القصيدة الواحدة ، وربما كانت أبرز هذه المحاولات قصيدة السياب المطولة "بور سعيد" وهى تجربة موسيقية رائدة ، وليس مظهر الجدة فيها هو مجرد المزج بين الشكلين الحر والتقليدى ، وإنما فيها – إضافة إلى ذلك – محاولية ناضيجة وناجحية لتطويع "البسيط" الشكل الحر ، وفى القصيدة بالإضافة إلى هذين المظهرين من مظاهر التجديد، محاولة طريفة المزاوجية والمار الشكل الحر – بين بحرى البسيط والسريع ،

وقد استطاع السياب في براعة أن يوائم بين أبعاد تجربته النفسية وهذا التنويع الموسيقي ؛ بحيث ياخذ كل بعد من أبعاد التجربة شكله الموسيقي الملائم الذي يعكسه دون أن يحسس

المتلقى بأى افتعال أو نشاز فى هذه الانتقالات: بين الشكل التقليدى والشكل الحر ، وبين وزن السريع ووزن البسيط خلال المقاطع الحرة الوزن ، فنراه مثلا فى المقاطع الحرة يراوح بين وزنين هما السريع والبسيط، وينتقل بينهما فى براعة شعرية فائقة ، وتتجلى هذه البراعة فى استخدامه لدى الانتقال من أحد الوزنين إلى الآخر صيغة "مستفعلن فاعلن" التى يمكن اعتبارها – فى إطار الشعر الحر – بينا بسيطا أو سريعا ، ومن هذه المحاولات أيضا آخر قصيدة كتبها "السياب" قبل وفاته فى الكويت، وهى قصيدة "إقبال والليل" وفيها يمرزج السياب بين بحرى الطويل "تقليديا" والكامل "حرا" ،

وقد انتشر هذا النمط في الشعر الحر بعد ذلك ، وتأثر كثير من الشعراء بتجرية السياب في "بورسعيد" بالذات ، ومن السنين تأثروا بهذه المحاولة" أحمد عبد المعطى حجازى" في قصيدته تأثروا بهذه المحاولة" أحمد عبد المعطى حجازى" في قصيدته المالكي ، والمسار النفسي لهذه القصيدة يتردد بين إحساسيين السبيين : إحساس الشاعر بالاعتزاز بتضحية المالكي وبطولته ، أساسيين : إحساس الشاعر بالأجزاء الغالية من الوطن العربي التي ما زالت ومعم تضحيات أبنائها وتزح تحت نير الاستبداد والطغيان ، أي أن المسار النفسي لهذه التجربة مواز تماما لمسار تجرية السياب في "بور سعيد" ؛ فالتغمتان الأساسيتان في قصيدة تجرية والفداء ، ونعمة الأسي لفداحة التضحية والفداء ، ونعمة الأسي لفداحة التضحية ، أو لقصور الواقع عن أن يبلغ الأحلام التي ضحي في سبيلها الشهداء! وتظل هاتان النغمتان تتجاوران حينا ، وتتوازيان حينا ، وتتدمجان أحيانا ؛ في كاتا القصيدتين ، (٤٩)

وإذا تأملنا الملامح الأساسية لتجربة حجازى ، وإطارها الموسيقى العام فى القصيدة ، أدركنا وضوح الشبه بينها وبين تجربة السياب فى "بور سعيد" لا فى إطارها النفسى فحسب ، وإنما أيضنا فى تكنيكها الموسيقى ؛ وذلك من حيث المزاوجة بين المسكلين الحر والتقليدى ، بحيث يعبر كل شكل منهما عن حركة من الحركتين الأساسيتين اللتين تكونان الإطار النفسى المتجربة ، ثم من حيث اختيار نفس الوزن التقليدى الذى اختاره السياب "البسيط" لنغمة الاعتزار والفخر ، واختيار نفس الوزن بالحزن ، فكل هذا التشابه بين التجربتين ينم عن تأثر حجازى بالسياب ، ومما يزيد فى قوة هذا الاحتمال وجود شبه بين مطلعى القصيدتين من حيث التصور العام لقيمة التضحية ، بل من حيث وسائل التعبير عن هذا التصور ! (١٠)

## 4-4

كانت حركات التجديد تستهدف - من بين ما تستهدف - التجديد في أنظمة التقفية في القصيدة العربية • غير أن هذه الحركات كلها - فيما قبل حركة الشعر المرسل - لم تكن لتحرر القصيدة من أسر القافية الواحدة إلا لتسلمها إلى نظم جديدة ربما كانت أكثر تعقيدا وقيودا من القافية الواحدة • شم جاءت حركة الشعر المرسل فكانت أجرأ ثورة على نظام القافية في القصيدة العربية ، فقد استهدفت هذه الحركة التحمرر التسام من أي شكل من أشكال الثقفية ، وجاءت القصيدة المرسلة متحررة تماما من كل لون من ألوان القافية المكررة •

ولا يفوت "على عشرى" أن يؤكد رفضه لهذا الإفراط

ودعمه التجديد الرشيد ؛ لأن التطرف في دعوة الشعر المرسل كان عاملاً من عوامل اندثارها ، فلا شك أن القافية عنصر هام من عناصر الموسيقى في القصيدة العربية ، والتضحية بها إنما هي تنازل مجاني عن قيمة جمالية من الممكن استغلالهما استغلالا تعبيريا وجماليا معا : الجانب الجمالي في القصيدة من ناحية ، وأدوات الشاعر التعبيرية من ناحية أخرى ، لذلك لم يقدر لحركة الشعر المرسل أن تعيش طويلا ،

ثم جاءت حركة الشعر الحر فأحس روادها أول ما أحسوا بثقل القافية الموروثة التى تضفى على القصيدة لونا رتيبا يُمل السامع ويصرفه عن تلون التجربة ونموها ، دون أن يستعكس شيء من ذلك في القافية (أه) ، لكن المؤكد - فيما نظن - أن القافية الموحدة صورت أحاسسيس كثيرة ، وأدت معاني لا حصر لها في نفوس شعراء أخلصوا لها ، فتحولت "القيود والالتزامات" لديهم إلى عوامل تدعم الإبداع ، وتؤكد العبقرية ، وتفرق بين العباقرة ومحدودي الموهبة ،

بعد أن يتناول الأنماط الأساسية لقافية القصيدة الحرة ، يقرر الناقد – فى تواضع آسر – أنه لم يهدف إلى أن يضع لها القوانين أو القواعد ؛ لأن فكرة القافية الحرة تتمرد على كل قاعدة قانون أو قيمة من القيم الجمالية العامة ، وتأبى كل قاعدة مسبقة ، وأنه إنما حاول أن يرصد ويحصر هذه الأنماط ويصنفها ، ثم يضيف : ولا يدعى البحث أنه قد أحاط بكل أنظمة التقفية فى القصيدة الحرة ، وقصارى ما يدعيه أنه قد رسم الأطر الأساسية لكن نمط من أنماطها ، أما الحصر الشامل فإنه يخرج عن طوق البحث ، لأن كل قصيدة حرة

تهفو لأن تستقل بشكلها الموسيقى الخاص!

وقد اتضح من العرض السابق مدى ما فى أنماط التقفية فى القصيدة الحرة من مرونة وطواعية وسعة الأمر الدنى يقضى على الرتابة فى أنظمة التقفية التقليدية ويحرر طاقة االسعر التعبيرية من طغيان هذه الآلية المغرورة على حد تعبير نازك الملائكة عن القافية التقليدية ! تلك القافية التي كانت تضطر الشاعر أحيانا لأن يختار القافية أولا ثم يكتب البيت الشعرى بعد ذلك وفقا لها (٢٠٠) ،

وربما كان فى تلك النظرة التى أيد فيها الناقد "نازك" قــدر من الغين القافية العمودية التى اتسعت عــل امتــداد القــرون لتجارب الشعراء ، ولم تكن قيدًا إلا على من توهم أنه شاعر !

## 2 - A

استمر الناقد يتابع "المزج بين الشكلين" ويوالى تقويم تجاربه ، ويلمس مدى نضجها واستمرارها في التطور ، منطقا في كل ذلك من "حداثة الأصالة" التي تشكل رؤاه المقدية. ومن هنا كان تعليله الموفق لذلك المزج بإرجاعه إلى المساس الشاعر المعاصر بأن بعض أبعاد رؤيته لا يلائمها إلا الشكل الموروث بإيقاعه المحكم الدقيق ، ومن ثم مرزج بين الشكلين في القصيدة الواحدة ، وبخاصة تلك القصائد التي يكون فيها نوع من الحوار أو الصراع بين صوئين ، أو بين بعدين من أبعاد رؤية الشاعر (٥٠) ،

وهنا يضيف إلى تجربتي "السياب" و "حجازى" تجربة بارعة لسميح القاسم في قصيدته "حوارية العار" التي تتجاور

فيها مجموعة من الأصوات: السلطان ، السادن ، العبيد ، أوزيريس (\*\*) ، الشاعر ، وتدور القصيدة حول الصراع الأبدى بين السلطان وعملائه من ناحية ، وبين قوى المقاومة والصمود من ناحية أخرى ، وقد استخدم الشاعر الشكل الحر فى التعبير عن كل الأصوات ما عدا صوت الشاعر فكتبه بالشكل الموروث بكل ما فيه من علو النبرة وفخامة الإيقاع ، "وكأنما يريد أن يجعل نبرة صوته أعلى من كل النبرات ؛ ليؤكد مسن خلال ارتفاعها إصرار المقاومة على الاستمرار رغم كل التضحيات وكل البنل ، ومن ثم فإنه يعبر عن صوت "أوزيريس" نفسه بالشكل الحر ؛ لأنه يريد أن يجعل صوت الصمود ، الذي يرمز إليه الشاعر ، أعلى من آلام التضحية التي يرمز إليها "أوزيريس" ، ولأن صوت القيادات الروحية والفكرية — التي يرمز إليها أوزيريس أيضا في بعض جوانبه — يكون عادة أهدأ نبرة من صوت الجماهير ممثلة في الشاعر " (\*\*) ،

وهكذا تبدأ القصيدة بصوت "السادن" العميل وهو يرين لسبده البطش والاستبداد ، ويغريه بأن يمطر على الأتباع ياقوتا، وعلى المعارضين "الفلول الجاحدة" نيرانا ! وعقب صوت "السادن" يأتى صوت "العبيد" خانعا مسحوقا ذليلا ، ، مرددا في بلاهه أصداء صوت "السادن" : المجد لك ، المجد لك المجد لك : المجد لك على صوت "أوزيريس" هادئا ولكن في صلابة :

عَبْرُ القرون الدامسات ، وعبر طوفان الدماءُ عبر المذلةِ ، والخيانةِ ، والشقاء

# عدنا ، وملء قلوبنا وهَج النبوة والفداء عدنا ، وملء شفاهنا تسبيحة الأفق المكبل للضياء

وبعد صوت "أو زيريس" بأتي صوت "الشاعر " صامدا ، هادرا ، حاسما : بابقاعه الكلاسبكي البارز :

وبغير وحي الشعب لا نتكلم

غير اللواء الحبر لا تترسم ويغير صك جراحنا لانقسم ولغير قدس الشعب لسنا ننحنى

و بلاحظ الناقد التناسق البارع بين الأصوات المتحاورة ؛ فصوت "العبيد" يأتي صدى ذليلا لصوت "السادن" علي حين بأتى صوت الشاعر هادرا عزيزا، كجواب لصوت "أو زيريس" ، وخلال هذا المزج بالحظ أيضا حرص الشاعر على بقاء نوع من الصلة بين كل الأصوات المتصاورة من خلال اختيار "الكامل - في شكله العمودي والحر - قالبا موسيقيا لكل هذه الأصه ات (٥٦) ،

-9-

1-9

هكذا ظلت موسيقي الشعر عشق "على عشرى" الأكبر وهمه الأول ؛ فلم يترك فرصة لإنمائها والتطور بها إلا اهتبلها. ولم يمر على إنجاز فني يرقى بها إلا أشاد به •

فهو في دراسة له عن "فولاذ الأنور" (٥٧) يتوقف أمام الموسيقي كأداة رئيسة من الأدوات الفنية التي اتكا عليها

الشاعر في تصوير تجاربه ، ويلحظ ما في تلك الأداة من اليقاع هادر أو بطىء ، ويبصر ما تضيفه إلى التصدوير من إبراز للخلجات الشعورية الغامضة التي تستعصى على اللفظ ، ويتوقف أمام بروز العنصر الموسيقى بروزا واضحا ، يتمثل في استخدام بيت واحد مدور مداه أربعون تفعيلة ، توشدها قواف داخلية يتنوع بها إيقاع "المتدارك" ؛ وذلك في تصدويره لوجه مصر – ممتزجا بوجه محبوبته – بعد نصر أكتربر.

كما لم ينس الموسيقى فى دراسته لـ "أبو سنة" (^٥) ، فهو وإن مر عليها مرورا عابرا طغنى عليسه اهتمامه بـ "المفارقة التصويرية" ، فقد توقف فى الدراسسة التاليسة عن شجرة الحلم" (\*٥) توقفا طويلا تناول فيه كثيرا من الطواهر الموسيقية التى ترددت لدى الشاعر ولدى "أبو سنة" ، خاصسة ما يتعلق منها باتخاذ "الخبب" قالبا موسيقيا للتجربة ، وقدرة كل من الشاعرين على أن يناى بإيقاعه عن النثرية التى تتشاعن من استخدام هذا القالب ،

. ثم يشيد ببراعة الاستخدام لأسلوب "التدوير" في "شبجرة الحلم" براعة تجاوز "التقليد" الذي وقع في براتسه كثير مسن الشعراء ، دون أن يكون في طبيعة الرؤية ما يبرر استخدام "التدوير" ، فضلا عن أن الاستخدام غير الواعي له يضاعف من النثريه والركاكة الموسيقية ، ومن ثم تتاثرت في "شبجرة الحلم" بعض الضوابط الموسيقية ؛ كالاتكاء على عدد من القوافي تكون بمثابة محطات يتوقف عندها تدفق الإيقاع ، والإتبان بأبيات قصيرة غير مدورة تتجانس مع طبيعة الرؤية الفنية (۱۰) ،

وتشف رؤية على عشرى فى "التدوير" عن اتخاذ أطول صيغة للبحر العمودى مقياسا لطول البيت فى الشكل الحر ، فإذا ربطه الشاعر بالأبيات التى تليه فقد استخدم "التدوير" ، وقد ظل يتحفظ على مبالغة بعض الشعراء فى "التدوير" دون مسوغ فنى ، حتى صارت بعض القصائد بينا واحدا متصلا ، لا ينتهى - عروضيا - إلا مع نهاية القصيدة ؛ متناسين أن هذا الإفراط يرهق القارئ الذى يركن فى العادة إلى وجود وقفات موسيقية فى نهاية الأبيات يلتقط عندها أنفاسه ، كما أنه يضعف الإيقاع العام فى القصيدة ، ولذلك يحاول بعض آخر منهم تعويض ذلك بتكثيف الموسيقى الداخلية وإثرائها عن طريق بعض القوافى الداخلية ، واستغلال التكرار الصوتى فى إطاره بقية وسائل الإيحاء الأخرى (١٦) ،

وبعد امسات عروضية بارعة تغوص في دوائر الخليل - وتتكئ على "فاجنر" والرمزيين - يرى أن " أمل دنقل" استطاع أن يثرى الإيقاع بتحويله البيت "الرملي" الأساسي" إلى مجموعة من الأسطر التي يكاد كل منها يصبح بيتا مستقلا لله كيانه الموسيقي الخاص ، دون أن يفقد صلته بالإيقاع الأساسي في القصيدة ، ثم لا ينسى أن يشير إشارة دالله متزنلة إلى أن "التدوير" في القصيدة الحرة لا يزال في دور التجريب! والقليل جدا من نماذجه هو الذي استطاع أن يضيف إلى البناء الموسيقي القصيدة الحريثة شيئا ذابال (١٦) ،

و هكذا ظلت تلك النظرة النقدية الثاقبة البديعة هادية له في توقفه أمام الموسيقي وقفه طويلة في "عن بناء القصيدة العربية الحديثة" (٦٣) استعاد فيها كثيرا مما قاله في "موسيقي الشعر المدر" بعد صقله وتتقيحه ، والإفاضة عليه من خبراته وتجاربه وقراءاته ، فضلا عن العقلانية وهدوء الحماسة لقضية عمره في تجديد موسيقي الشعر ، حتى صار يرى أن الشكل الحريلنزم التزاما دقيقا بالأساس الجوهري من أسس الإيقاع في الشعر العمودي ، وهو تكرار وحدة الإيقاع ، كما يلترم الشكل أكثر مرونة – بالقافية ، ولم يتحرر هذا الشكل إلا من "البيت بمعناه الخليلي"!

## 4-9

فى تأصيله لجنور "الشعر الحرر" (14) وجلائه لدور محمود حسن إسماعيل فى هذا التأصيل - يتوقف وقفة خاصة - كانت ضرورية - أمام "مأتم الطبيعة : أبولو - فبراير ١٩٣٣ التي رثى بها "شوقى" • والتي مزجت - كالموشح بين التحرر والانطلاق •

أى خطب ب قددهاه وأستى أطبى فياه أأترى شمام الجناه (١٥٠)

وبعد أن يتكرر هذا "الموشح الرملى" – يثب الشاعر فى ختام القصيدة وثبة عبقرية تجسد مفهوم "الشعر الحرر" بأدق معانيه ، فتحرر تماما من الالتزام بالتقفية، أو التقيد بعدد التفعيلات : (١٦)

كللوا النعش بريحان الرياض

والورود ليضوع الطيبُ من أردانه فيها حياة ومماتا ٠٠٠٠ لم يمت شوقى وفى الشرق شعاع من سناه

واللافت للنظر أنه انصرف بعد هذه القصيدة عن نشر الشعر الحر انصرافا كاملا ، ولم يعلل على عشرى لذلك ، وربما كان ذلك من الشاعر نوعا من الإدلال بطاقته الشعرية العبقرية (أو الوحشية على حد قول مندور!) ، ، وإشارة إلى أن عودته إلى الشعر العمودي وعزوفه عن الشكل الجديد لم يكن عن عجز ، كما أن الجودة والتفرد هما همه الأول ، فإذا حققها في الشكل الذي ارتبط به ارتباطا حميما فلا جرم أن يلوذ به ، ويعزف داخل الإطار العتيق أعذب الألحان المعاصرة!

لكن عبقرية محمود حسن إسماعيل لا تكف عن الحركة والتجديد والابتكار ؛ فقد حنّ إلى الشعر الحر فأعاد نشر "ماتم الطبيعة" في عدد أكتوبر ١٩٧٠ من "الهلال" ثم نشرها مسرة أخرى في "نهر الحقيقة" – ١٩٧٧ ، بالإضافة إلى بعض القصائد الحرة الأخرى التي كتبها في أواخر الستينيات ، ونشرها في "صلاة ورفض" – ١٩٧٠ ،

وظل حماسه يزداد للشعر الحرحتى غلب على نتاجه! بل إنه في "الوهج والديدان" التي سبقت "ماتم الطبيعة" - وتوشك ن تكون دفاعا فنيا رائعا عن الشعر الحر - يكاد يتحول إلى الهجوم على من "يفرض" على الشاعر القيود حتى لو كانت فنية:

ئفعیلتان ثلاث تفعیلات

وسبع تفعيلات

وأحرف تعانق الألحان بالأحضان والراحات تدفق النور على حفائر الأموات شكل موسيقى بلا قواعد مرسومة الرئيَّات

> لكل جيل كأسه ، لا تفرضوا الدّنان ملّ الندامي حولكم عبادة الأكفان!

و لا ندرى ما الذى أعجل "على عشرى" عن التلبث أمام الشباب الشيوخ" المقتحم المتدفق إيداعا لدى الشاعر ، ايسداعا يفسح له مكانا بارزا متقدما ، ويضعه على رأس الصفوة الرائدة للحركة الشعرية المتدفقة ؟! ، مع ملاحظة أنه كان فى العمر الذى يهدأ فيه البشر ويتصالحون مع الزمن ، بل قد تتصادم مواقفهم — كالعقاد — الجديد منها بالقديم ! ربما نتج ذلك عن الجيشان العاطفى الذى ظل يمور فى أعماق الشاعر ويدفعه دفعا إلى الحركة والتجدد تجاوبا مع حركة الحياة وتجددها ، كما يمكن أن يكون وراء ذلك بحثة الدائب عس "المثل الأعلى" الذى ينشده ، والذى يزداد وضوحه دائما ولا يمكن إدراكه أبدا !

ولعل هذا هو الذي أكسب "شعره الحـــر" مـــــذاقا خاصـــــا وتفردا فريدا صدر اعن "حسه الموسيقي العارم واحتدام طاقتــــه الشعرية وتأججها ، وقد دفعه كل ذلك إلى إشراء قصائده الحرة بإضافات موسيقية تعوض غياب وحدة الوزن والقافية".. من نحو بنائه القصيدة على قافية واحدة مكتفيا بتحرره من الوزن ، هذا البناء الذي غلب ذلك على القصائد "الصوفية" التى تتطلب طبيعة الرؤية فيها تكثيفا للجانب الموسيقى كساقصيدة التزام" ، ومن مثل بنائه القصيدة على قافية واحدة أساسية يعود إليها على امتداد القصيدة ، وتتجاور معها مجموعة من القوافي الثانوية (٢٠) ،

ويظل على عشرى يروى عشقه الموسيقى وافتتانه بها ، بلمس الإضافات الموسيقية العيقرية لـ "محمود حسن إسماعيل"؛ من مثل حرصه على عدم النفاوت بسين أطول الأبيات، (١٨٠) وكابر اكه أهمية الشكل العمودى واعتزازه به من خلال إسراده في معظم القصائد - مقطعا موحد الوزن والقافية ، أو إكثاره مسن الترصيع ، والأبنية التركيبية المتماثلة ذات الوزن الواحد ، وكذلك الصرفية المتقابلة ذات الوزن الواحد ،

وهذا الزخم الموسيقى الباذخ يتجلى بشكل بارع فسى الموسيقى الوداع الأخير" التى رثى بها الدكتور غنيمى هلال:

١ - أشتاق أن أقول كان موجة صوفيه الهدير •

٢ - احدًا لكل ظلمة ، سدا لكل رجعة ، مدًّا لكل نور •

٣-وكان فأس حاطب ، وكان كأس شارب ، وكان لمح
 سارب في توهة العبور ،

 ٤-وكان درب سائل، وكان حرب جاهل، وكان ســكب يقظــة ونور. ٥-وكان في انطوائه ، وكان في انتمائه ، توهجا يدور! ١-و كان فوخ عشبة نديانة في ربوة أبية مستتره ، ٧-مرت عليها الريح ما أفنت عبيرًا بته ونشرة ٠ ٨-و احتدمت من حوثه كي تصهره ٠

ولكي يجسد إبداع الشاعر ويقربه إلى القارئ ؛ أعداد تتظيم الأبيات لتشف عما تعزفه من موسيقى ، ولتكشف عن إيداع نقدى يوازى الإبداع الشُّعرى : (١٩)

> لحدًا لكل ظلمة سدا لكل رجعة مدًّا لكل نور وكان فأس حاطب وكان كأس شارب وكان لمح سارب في توهة العيور وكان حرب جاهل

وكان سكب يقظة ونور

فالشاعر يوظف "الترصيع" في تفتيت كل بيت من الأبيات الثلاثة (٢-٢) إلى صيغ موسيقية جزئيـة تتمتـع بنـوع مـن الاستقلال ، وتنطوى - في الوقيت ذاتيه - داخيل الاطيار الإيقاعى العام للبيت ، فالصبغة "وكان فأس حاطب" لها نسوع من الاستقلال إذا قابلناها بـ "وكان كأس شارب" وهما معا ليسا بيتين مستقلين ، بل أجزاء من البيت الثالث ، ولم يكتف الشاعر بهذا التفتيت الذى يزيد من ثراء الإيقاع بل عمد إلى إثراء كل صيغة من هذه الصيغ بمجموعة من القيم الموسيقية النابعة من طبيعة "الترصيع" بمظاهره الثلاثة : التقفية الداخلية، تماثل الأبنية التركيبية ، اتحاد الصيغ المتقابلة في الوزن ،

حيث يتمثل المظهر الأول في (حاطب ، شارب ، سارب ، سارب ، لحدا ، سدا ، مدا ) والثاني في انتظام مجئ خبر الفعل الناقص المنصوب في بداية البيت الأول ، يليه جار ومجرور ومضاف إليه : (لحدا لكل ظلمة) ، أما في البيتين الثاني والثالث فيبدأ كل منهما بحرف عطف يليه فعل ناقص وخبره ، بعدهما مضاف إليه (وكان فأس حاطب ، ،) ،

ثم يضيف الشاعر إلى هذه الهندسة الإيقاعية البارعة التوافق الوزنى بين الوحدات الصرفية المتقابلة التى تتكون منها الأبنية التركيبية ، فكل وحدة تماثل فى الوزن الوحدات المقابلة لها فى بقية الصيغ : (لحدا ، سدا ، مدا ، ، حاطب ، شارب، سارب) ،

ويستمر على عشرى يفيض على القارئ من إيداعه النقدى ونظراته البصيرة ؛ فيلاحظ أن الشاعر لم ينس أن يكسر انتظام هذا السياق من وقت لآخر ، حتى لا يبدو الأمر نمطيا مملا ؛ فالوحدة الثالثة في البيت الثاني "لمسح" غيسر مسجوعة مع الوحدتين الأولى والثانية ، والوحدة الأخيرة من البيت الثالث "يقظة" غير موافقة لأخواتها (٧٠) ،

وها هو ذا لا يجد لديه أفضك من "محمود حسن اسماعيل"؛ فيعود إلى إيداعه المنفرد للإقناع بضرورة استخدام قافية موحدة طوال قصيدته الحرة تحقيقا لإبراز الإيقاع كما في التزام" (٢١) التي تجاوز المائة بيت، والتي التزم فيها قافية واحدة هي النون الساكنة المسبوقة بألف ، في حين لم يلتزم بتكرار وحدة الإيقاع "متفاعلان" عددا محددا من المرات في كل بيت ، فتتوعت أطوال الأبيات ما بين وحدة واحدة ، ووحدتين، وثلاث ، وخمس وحدات" ، ولكن الشاعر في غمرة سبحه في ذلك الأفق الصوفي - الذي يحس فيه بتعانق روحه مع الحقيقة وامتزاجه بها - أحس بأنه في حاجمة إلى تكثيف الجانب الإيقاعي وإثراء الناحية الغنائية ؛ فالتزم قافية واحدة طوال الإيقاع وتكثفه ،

ولكى يوضح أن لكل قصيدة عالمها المتفرد وإيقاعها الخاص ؛ يشير الناقد إلى أنه فى مقابل هذا الالتزام قد تفرض النجربة التحلل من كل التزام ! بل إن الشاعر قد يهمل أدوات الربط اللغوية ، لأن تجربته مجموعة من الخواطر المبعثرة المشوشة كما فى قصيدة "مائدة الفرح الميت" لأبى سنة التى تجسد انبتات الصلات بين حبيبين انطفأت بينهما جنوة الحب ، فجاء تغير القافية تصويرا للعزلة التى تفرض ظلها على الموقف الشعرى ، ، فعلى حين : "ينبت ظلى فى مراة الموقف المدائط ، ينبت ظلى فى مراة المائدة الفرح الميت !!" (٢٧) ،

وهكذا ظل يهش لإنصناج قواعد لموسيقى الشعر الحرر ، 

تلك الموسيقى التى شغاته منذ بواكير انتاجه وظل على امتداد 
حباته مهتما بها وفيا لها ، ومن ثم رحب باستمرار العطاء من 
جيل الرواد ، وشد على أيدى نازك منوها ببراعتها في تطويع 
"مخلع البسيط" الذي لم يسبق لأحد أن كتب عليه قصيدة حرة 
فجعلته قالبا لقصيدتها ، "زنابق صيوفية للرسول" ، شم 
استخلصت من وحدة الإيقاع المركبة في هذا الوزن ايقاعا 
بسيطا تتألف وحدته المكررة من تغيلة واحدة هي "مستفعلاتن"؛ 
لأنها فطنت إلى إمكان انقسام وحدة العقاع مخلع البسيط 
"مستفعلن فاعلن فعولن" إلى وحدتين متساويتين بتعديل طفيف 
هو زيادة حرف ساكن على التفعيلة الثانية بحيث تتحول إلى 
"قاعيلن" وهذا التغيير لا يخرج بالوزن عن إيقاعه العام ، وفي 
نفس الوقت يتيح لذا شطر وحدة الإيقاع الثلاثية إلى شطرين 
متساويين ؛ أي أن الوحدة المكررة تصبح وحدة بسيطة مكونة 
من تفعيلة واحدة هي "مستفعلات" (٣٣) ،

لكن الناقد المولع بالموسيقى وبإيداعها داخل القصيدة ؛ يعلق على محاولة نازك تعليقا بارعا ، حين يراها الم تكن في حاجة من الأساس إلى زيادة الحرف الساكن في التفعيلة الثانية العاعل" ؛ لأن وحدة الإيقاع الأساسية لمخلع البسيط يمكن أن تنقسم إلى قسمين متساويين عروضيا ، أساسهما التفعيلة استفعلات" ولكن الثانية منهما مخبوئة ، والخبن زحاف شديد الشيوع في "مستفعلن" ،

كَذَلْكُ لَم ينس الهدف الأساسي والأسمى لجهده الخصب الدائب في دراسة الموسيقي ، وهو الدور الخلق المتفرد الذي

نؤديه في القصيدة ؛ بتصويرها · للخلجات الشعورية الغامضة التي تستعصى على اللغة ، وتعييرها عن تعدد الأبعاد والمستويات النفسية والشعورية ، والتفاعل بينها بعضها مع بعض – في رؤية الشاعر ، أي أنها تسهم إسهاما فعالا في "البناء الدرامي" للقصيدة بما يمثله من أهمية في التطور بها (٧٤).

وقد كان ذلك يلح عليه كثيرا ، فتناوله في أكثر من موضع . وتكفى وقفة يسيرة أمام إشادته بريادة "جبران" وتوفيقه في استغلال البناء الموسيقى وإمكاناته للتعبير عن تعدد الأصدوات وتصوير الصراع في "المواكب" التي يصور فيها الصراع بين بساطة الفطرة / الغاب ونقائها ، وبين تعقد الحضارة والتواثها . لجران" إلى وسيلة موسيقية بارعة التعبير عن هذين لجأ "جبران" إلى وسيلة موسيقية بارعة التعبير عن هذين البعدين من أبعاد رؤيته الشعرية ؟ حيث أعطى كدلا من الصوتين المتحاورين – اللذين يمثلان بساطة الفطرة وتعقد المدنية – وزنا موسيقيا مختلفا عن الوزن الذي أعطاء للأخر ، أما صوت الطبيعة والفطرة فقد أعطاء وزنا بسيطا عذب الإيقاع، لا تعقيد فيه ولا تركيب ، وهو "مجزوء الرميل" في حين أعطى الآخر وزنا مركبا معقد الإيقاع ، وهدو وزن حين أعطى الذي تتألف وحدة الإيقاع فيه من تفعيلتين (٢٠٥) .

وقد وفق جبران في الاعتماد على تعدد الأوزان ، وفي الملاءمة بينها وبين ما تعبر عنه ، فحين يرتفع الصوت المعبر عن الحضارة بإيقاعه المعقد ،

والسرُ في النفس حزن النفس يستره فإن تولى فبالأفراح يستتر والسر في العيش رغد العيش يحجبه الكدر

يجاوبه الصوت المعبر عن البساطة والنقاء:

ليس في الغابات حسزن لا ، ولا فيها الهمسوم فسياذا حسساء نسسيم لم تجي معه السموم

. . .

أعطنه النساى وغسن فالغِنسا يمحسو المحسن وانسين النساى يبقسى بعد أن يفنس السزمن

-1+-

1-1.

"الشعر قول موزون مقفى -- دراسة فى قصيدة النشر المعربية وامتداداتها" تلك هى الدراسة الأخيرة ، غير المعربية وامتداداتها" تلك هى الدراسة الأخيرة ، غير المطبوعة، التي ألقاها على عشرى قبل وفاته بعدة شهور أمام "حلقة البحث" في دار العلوم ، وبدا حينئذ مهموما ينزف ألما ، وكأنما كان الفارس ينعى أحلامه القديمة في تشبيد "مملكة الشعر الحر" بل أكاد أقول إنها كانت "صيحة البجعة الأخيرة" التي تنذر بالنهاية الكسيرة الفارس الذي آن لمه أن يترجل ؛ ولأحلامه التي آن لها أن تتبخر ، أو تدفئ !

ومن هنا كانت تلك الحدة الغريبة على كتابت النقية ، وكانها تنفيس عما أصابه من قنوط وإحباط أمام "طوفان من الهذر والهراء يصر أصحابه على نسبته قسرًا إلى الشعر!" وهذا ما دعاه إلى الاعتذار لقدامة – صاحب التعريف المشهور

للشعر: "رحم الله قدامة ، وغفر له وانا - وما أبرئ نفسى - بمقدار ما حملنا تعريفه للشعر من وزر ما أصاب شعرنا من عقم وجمود ، القد أصبحت أكثر إدراكا لمدى حصافة الرجل حين أراد أن يؤسس للشعر تخوما فنية حاسمة ، تصد عن حماه كل دعى يجترئ على اقتحام عالمه ! "(٧١) ،

ولا ينفى على عشرى ما يشوب هذا التعريف من جفاف، وينبه إلى أهمية امتصاص ما فيه من رحيق دون رفضه أو السُحْر به، ويخاصة أن أحدث التيارات النقدية الواردة من الغرب، والتي تخلب لبَّ نقادنا ومبدعينا - تقوم على أسس ومناهج وآليات رياضية ليست أقل جفافا من تعريف قدامة ! " (٧٧) ،

ثم يتعامل مع التعريف تعاملا رشيدا يتسم بالسماحة وسعة الصدر اللذين نضاعف منهما - مضطرين - إزاء تطبيقات بعض النقاد للمناهج الألسنية!

وندن إذا قمنا بتحرير مصطلحات قداهــة علــى امتــداد كتابه، سنجد أن تعريفه "أقرب إلى روح الفن والوعى بالطبيعة الجمالية للشعر ؛ "بخلاف مايوحى به ظاهره ؛ فعناصر هــذا التعريف : القول ، الموسيقى ، المعنى ، والقــول فــى هــذا السياق لا يعنى إلا الأسلوب الشعرى الذى يُعنى بــ "الصياغة" و"التصوير" ، ولا غرو فى ذلك ، فمصطلح القول / اللفظ عنده يشمل الإيجاز ، والكناية ، والتمثيـل ، والجناس ، وعندما يتحدث عن امتزاج عنصر اللفظ بعنصــر المعنــى يقـرر أن سمات الجمال فى هــذا العنصــر : الإيجاز ، والتكثيف ، والإبحاء ، ويظل قدامة يتحدث عن النعوت التــى ينعـت بهــا "المفظ بما يشمل الكناية و"التمثيل" ، ، بل وبعض المحسـنات "المفظ بما يشمل الكناية و"التمثيل" ، ، بل وبعض المحسـنات

البديعية ، ويما ينتهي إلى تحديد بديع لــ "اللفظ" يجاوز بها قدامة الكلمة المفردة إلى الصياغة والأسلوب ،

فإذا ما تركنا اللفظ في مفهوم قدامة للشعر إلى المعنى ، فسوف نجده يعنى به الفنون الشعرية ، ويضيف إليها التشبيه ، مع إشارته البارعة إلى أن المعانى الشعرية أكثر اتساعا وتنوعا من أن تحصرها هذه الأغراض ، ومن ثم تتعدد صدور المعنى العام الواحد وتجلياته الفنية بتعدد الشعراء الذين يتناولونه (٢٠٠) قدامة الفد الفارق بين المعنى العام والمعنى الشعرى المتمثل في قدامة الفد الفارق بين المعنى العام والمعنى الشعرى المتمثل في متفرد ! ولا يغض من ذلك تلك الزعة المنطقية التي تناول بها قدامة موضوع التشييه ؛ إذ ما يهمنا أن المعنى في مفهومه هو المعنى الشعرى الذي تمتزج فيه الفكرة بوسائل تجسيدها الفنى امتزاجا حميما ،

ولقد أصلًا قدامة لنظريته تلك تأصيلا نظريا بارعا ، عندما جعل المعنى العام بمثابة المادة الغفل والمعنى الشعرى بمثابة (الصور / المعانى) التى تتعدد بتعدد الشعراء النين يبرعون فى تصوير المعنى العام ، وتلك النظرة الحصيفة كانت البذرة الذي أنمتها عبقرية "عبد القاهر" ، فيما بعد ، وكونت منها نظرية النظم عنده ،

أما الموسيقى فقدامة يشترط عدم التكلف فيها ويحدد إقامتها على حساب المعنى؛ بحيث لا تضطر الموسيقى الشاعر إلى إدخال معان ليس الغرض فى الشعر محتاجا إليها ٠٠ وإسقاط معان لا يتم الغرض إلا بها ٠ (٢٩١) فالموسيقى ليست قيدا يكبل الشاعر ويُغل إبداعه ، كما أنها ليست حلية تصاف إلى القصيدة ، بل هي عنده (أداة إبداع أساسية في يد الشاعر ، ومكون أساسي من مكونات البنية الشعرية ، شأنه شان اللغة وشأن الفكرة ، "وهي تمتزج بكل هذه العناصر والأدوات وتأتلف معها ، ولنتأمل هذا المصطلح البارع – الائتلاف الذي تنناه القدامي – الإنتاج هذا الكيان الساحر : القصيدة ! (١٨)

ومن الواضح أن قدامة قد استخلص الملامح التفصيلية لعناصر تعريفه الشعر من النموذج الشعرى الذى كان شائعا فى عصره الذى امتص ما سبقه من عصور أدبية وهذا هو الشعر فى كل المفاهيم العامة التى تتكون من ثوابت لا تتغيير بتغير العصور وتتسم بالعمومية والمرونة ٥٠٠ وهذا الإطار العام للإبداع مستمد من تطور المسيرة الشعرية منذ بدايتها إلى أن استقرت فنا بديعا و ولا يمكن لفن رفيع أن يخرج عن كل الأطر والمفاهيم الفنية ولا يعنى ذلك في نظرنا ، وبالضرورة فى نظر قدامة ، الحجر على محاولات التجديد وبالمتى حدث منها الكثير فى تاريخ الأدب ؛ لأنها تتم في إطار الحدود العامة لمفهوم الشعر ومقومات القصيدة ، (١٨)

# 4-1+

ولم يكن هذا رأى على عشرى فى قدامــة خـــلال حميّــا الحماس لنزعته الأصيلة فى التجديد ، وهذا تغير – أو تطــور – فى الرأى لا يعيبه ، إن لم يزدنا له تقديرا ، فقــد آب إلــى الرشد دون أن يمارى فيه !

لقد سبق له أن حمَّل النقاد العرب - خلال حديثه عن

تفرد القصيدة الحديثة وخصوصيتها - مسئولية انحصار القصيدة العربية داخل أغراض محددة ، وافتقارها إلى سمة النفرد والابتكار ؛ لأنهم فرضوا على الشاعر القديم لونا صارما من الاتباعية ، بحيث لا يخرج عن الموضوعات والأغراض العامة التي تناولها السابقون ، ولا يحيد عن المناهج والأساليب الشعرية التي انتهجوها ، فناقد كقدامة بن جعفر لا يكتفي بتحديد الأغراض العامة التي يدور في فلكها الشعراء ، بل بتجاوز ذلك إلى تحديد المعانى الجزئية التي يدور حولها كل غرض ؛ فيحدد للمدح أربع صفات إذا مدح بها الشاعر كان مصببا ، وإن تجاوزها عد مخطئا ، ، ثم يحدد الصفات الجزئية التي نندرج تحت كل واحدة من تلك الصفات العامة !

ثم يشير إلى صدى ذلك لدى غيره من النقاد إلى أن يقول:
"ولا نتوقع بالطبع فى ظل هذه التقاليد الاتباعية الصارمة أن تكون
سمة "التفرد والخصوصية من السمات التى تتصف بها القصيدة
العربية القديمة ، وإن كان شعراؤنا القدامي - لحسن الحظ - لم
يلتزموا كثيرا بهذه التقاليد الصارمة ! " (١٩٠) ويبدو أن الاستدراك
الأخير كان هو البذرة التى ظلت تتمو فى أعماقه حتى أثمرت
رأيه الأخير . الرشيد ، المنصف لقدامة بن جعفر !

-11-

1-11

يأسى على عشرى لتلك الحركة التى حاولت أن تطور فدمرت ، أو دمرت وهدمت تحت ستار التطوير ! وهي الحركة التى احتضنتها مجلة (شعر) البيروتية في بداية عام مدفت إلى تحطيم مقومين رئيسين من مقومات النشر) التى هدفت إلى تحطيم مقومين رئيسين من مقومات الشعر هما: الموسيقى والمعنى! وظلت فى أعدادها الأولى تكشر من نماذجها ، دون أن تسميها ، لأدونيس ويوسف الخال وأنسى المحاج والماغوط - إلى أن صك "أدونيس" ( ١٩٦٠) مصطلح "قصيدة النثر" في مقالته التى استمدها من كتاب "سوزان برنار" : قصيدة النثر من بودلير إلى أيامنا، والشيء نفسه فعله "أنسى الحاج" في مقدمته لمجموعته الشعرية "لن" ، ، وهما العملان اللذان صارا المصدر الأساسي للمولعين بهذا الشكل الوافد!

وفي تصديه لانهبار حلمه الأدبي يمتشق على عشرى أسلحته الفنية ويشحذها ليبطل الدعاوى اللقيطة لهولاء ، دون أن يتكئ على دافع قومي أو عقائدى أو شوفينى! مع أنه لو فعل لكان له الحق كل الحق في ذلك ؛ إذ إن هذه الدعوات المشبوهة كانت تجسيدا لحروب عقدية برع الغرب في شفها منذ وقت مبكر. ، مستغلا حالة الانبهار بالنموذج الغربي ليفرض هيمنت الشاملة على تلك المنطقة الحساسة ، وقد تأكد أن المخابرات الأمريكية ( C I A ) كانت تمول أنشطة ثقافية مختلفة ، ومن بينها نشاط "جماعة شعر" ، وشواهد ذلك موجودة ومعلنة في بينها نشاط "جماعة شعر" ، وشواهد ذلك موجودة ومعلنة في المحامات الأمريكية منذ أو إخر الستينيات ، أي قبل ثلاثين عما من صدور الدراسة المطولة الموثقة للباحشة البريطانية "ورانسيس سوندرز" تحت عنوان "من الذي دفع أجر العازف"؟ ورالطبع فإن من يدفع أجر العازف له - كما قيل - أن يسمع وبالطبع فإن من يدفع أجر العازف له - كما قيل - أن يسمع اللحن الذي يُعجبه ! ولذلك غطى هؤلاء الحداثيون العرب، على اللحن الذي يُعجبه ! ولذلك غطى هؤلاء الحداثيون العرب، على

موقفهم بالمسارعة إلى اتهام من يخالفهم بالجهل والانعزالية والانغلاق ٠٠ ثم بالأصولية التى صارت تتردد كثيرا فسى الزمن الأخير!

# 4-11

تستحق دراسة "سوندرز" التي تجاوزت الخمسمائة صفحة واستنفدت سنين طويلة من عمرها وققة متأنية تميط اللثام عن كثير من الزيف والتضليل الذي عم حياتنا الثقافية ، فهسى تفضح دور المخابرات الأمريكية في تمويل الأنشطة الثقافية ، والذي لم يتوقف إلا بعد افتضاح أمر "رابطة حرية الثقافة" التي كانت ستارًا لهذا الدور ، وهذه الوقفة ليس من همها اتهام أحد بالعمالة أو الاشتراك في مؤامرة ، لكنها تطمع أن تشير إلى علامات بارزة يمكن بعدها تقوم الحداثة والحداثين العرب تقويما موضوعيا !

تقرر هذه الدراسة أن جزءا كبيرا من ميزانيات أقسام اللغويات في الجامعات الأمريكية تأتى من المخابرات الأمريكية عن طريق مؤسسات تقافية وهمية تؤسس لهذا الغرض! وليس بخاف ارتباط الألسنية بالحداثة الأدبية والنقدية ، ولعل هذا هو الذي حدد توجّه الدراسات العليا إلى كتابة الأطروحات التسى يقدمها الأجانب في تلك الجامعات – عن لغاتهم ولهجاتهم!

وقد كان "مشروع مارشال" يخصص نسبة مئوية من ميز انيته لتمويل أنشطة "رابطة حرية الثقافة" من مجلات وكتب ومؤتمرات من أجل تغيير صورة أمريكا السطحية ، ثم الترويج لأسلوب الحياة الغربية ، وهو ما يؤدى إلى تجنيد صفوة المفكرين

لخدمة الهدف الأمريكي وغوايتهم بنموذج الحياة الغربي.

وقد افتتح في القاهرة خــلال الخمسينيات مقـر اتلـك الرابطة. أي أن الحداثة الغربية تمثل الحلقة الأخيرة في سلسلة الهيمنة والسيطرة على مقدرات الشعوب المقهورة ، ولذلك كان من الضروري لرابطة حرية الثقافة توفير أبواق يُطل. منها من يتعامل معها كمجلة (حوار) التي مثلت النسخة العربية المقابلـة للمجلة اللندنية Encounter ، ولا تختلف نشأة مجلة (شعر) البيروتية التي يصدعنا الحداثيون بريادتها عن نشأة (حوار) بل بن مؤسسها نفسه "يوسف الخال" عادة فجأة من نيويورك إلـي بيروت سنة ١٩٥٥ م ليصدرها بعد ذلك بزمن وجيز (١٨٤) !

إذن يمكن القول بأن هذه الحداثات التسى انتهت إلى (التفكيكية) ؛ إن هى إلا التطبيق الأدبى للعولمة / الهيمنة الأمريكية التي تريد عالما بلا حدود ولا مراكز ، ولا قوميات. باستثناء مركزيتهم هم ، ومن خلال هذه "السيولة العالمية" يتسربون ، ويتزعمون العالم ، ويمتصون كل خير فيه !

و لا ندرى السر فى جفوت الأصوات المخلصة التى تتصدى لتلك الهجمات المبيدة : هل هو غياب سلطة الثقافة وسيطرة ثقافة السلطة ؟ أم هو كثرة المنتفعين (مالا ونفوذا وشهرة) بتلك الهجمة ، وعلو أصواتهم وقوة نفوذهم ، ومسار عتهم بالاتهامات الملفقة لكل وطنى أو قومى ؟ أم أن الخنوع والتفكك والاستسلام والتبعية فى المجال الأدبى لم يكن إلا تجسيدا لما حل بمجتمعاتنا من نكبات داخلية وخارجية قصمت ظهرها وكادت تقضى عليها ؟ !

إن التصدى لتلك الهجمة المتوحشة ، واعتز ازنا بهويتا ؛ لا يعنى أبدا إدارة ظهرنا للعصر كما يتشدق البعض ! بل لنؤكد ذاتنا - كما فعلت فرنسا - ونضع بصماتنا على عولمة إنسانية تعلى من قدر البشر وتحترم الاختلاف وتبشر بالتكامل ، ومن هذا المنطلق لا يليق أن نتهم - إذا اعتززنا بتراتسا - بالتقوقع ، لأن تعاملنا مع ماضينا تعاملا نقديا رشيدا يحوله إلى طاقة خلاقة دافعة بحيث لا نتحول إلى مستهلكين في كل شيء حتى اللغة منبع الفكر وحارسة الهوية ، صارت هي الأخرى كلة مرقعة الدرويش" ، كما لاحظ ذلك مفكر كبير كمحمود العالم ومن ثم ركز اهتمامه في مجاته (قضايا فكرية) على تلك القضية ، وكان حزينا على رؤية إسرائيل تقدم برامج للغة العربية ، من وجهة نظرها ، لإحكام السيطرة الفكرية على الأمة بعد أن تتآكل الهوية نتيجة تآكل اللغة ، وتطبيق (العبرنة) عليها !

-14-

1-14

بدأ الناقد المهموم بتتبع جدور قصيدة النشر في "سجع الكهان" و"النثر الصوفى" ثم في "الشعر المنثور" ، لدى جبران وأمين الريحاني ؛ مشيرا إلى أن واحدة من هذه المحاولات لم نتجاوز في توصيف نتاجها بأكثر من أنه "نثر شعرى" ، إلى أن جاءت الضربة القاضية لفن العربية الأول على يد هولاء من خلال نماذجهم التي خلت من الموسيقى ، بل خلا كثير منها من عنصر آخر لا يقل أهمية عن الموسيقى وهدو المعنى الشعوى الذي يكمن وراء هالة من الغموض الفنى الشيفيف ،

تضفى عليه قدرا من المهابة والجلال والسحر ، نعم لقد عانى نتاج هؤلاء من "غياب المعنى" بمعنى عدم القابلية للفهم والإدراك ؛ فالقارئ المانجهم يجد نفسه يضرب في تيه لا يبصر فيه هانيا ، ويخرج من رحلته المضنية معهم خالى الوفاض ، شم يورد نماذج من هذا الإتتاج يعدها أصحاب جماعة "شعر" أقضل تحميد القصيدة النثر، وينبه على افتقاده لأى تتاسق يحقق الإيقاع الموسيقى، وفي المعنى الشعرى لا نجد إلا مجموعة من المواجس والرؤى السوريالية المشوشة.. من مشل (تققيس الصرخة) و (دحرجة البجع) و (جندلة الكناري).. ويزيد من البلبلة أن هذه العبارات تظل كما وربت في "شعرهم" ناقصة من الناحية التركيبية ؛ لأنها كلها أسماء للا النافية ولا أخبار لها ، دون مسوغ مفهوم لحذف هذه الأخبار!

ولا يظن ظان أن على عشرى يعمد إلى اختيار النماذج الرديئة لإنتاج هذه الجماعة ، بل نجده يقدم أجود ما رآه ، ولأشهر شاعرين رادا قصيدة النثر وهما أدونيس وأنسى الحاج. على أية حال ، جوبهت تلك الدعوة بموجة رفض عارمة من الواقع النقافي العربي الذي كان لا يزال أشد عافية وأقوى انتماء إلى موروثه الثقافي ، وترتب على ذلك أن أغلقت مجلة "شعر" أبوابها في خريف ١٩٦٤م ، وعندما عاودت الصدور – عن "دار النهار" – فتر حماسها لتلك الدعوة المشبوهة ، وهكذا يمكن القول بأن محاصرة الواقع الثقافي العربي العفي وقتها لقصيدة النثر قد نجح في خنقها وجعل شجرتها تجف وتسقط ، ولكن بنورها الشيطانية تتاثرت عقب سقوطها في أرجاء الوطن العربي لتتبت أشجارًا هجينة ؛ منتهزة فرصدة تخلخل التربة العربية ، واضمحلال الانتماء العربي والإسلامي

في مرحلة الهزائم التي تعاقبت على الأمة منذ العقد السابع من القرن العشرين ، وقد أشرت هذه الأشجار بدورها ثمارًا محرة تحمل أسماء مختلفة ، لكنها تثفق في التحليل معن الالترام بمقومات الشعر الأساسية ، على أيدى طائفة محرومة مما كان لدي الجيل المؤصل من موهبة وجدية وثقافة ، ، وسيط جو اجتماعي موبوء بافتتان شباب المتشاعرين بالنموذج الغربسي تقافة واجتماعا وسلوكا ، مؤثرين السهولة على بسنل الجهد ، والقوز بما يريدون دون تعب حتى وصلوا إلى درجة من غيبة الوعى ، ، أو العجز عن الوعى "! (٨٧)

وتستفز هذه الأحوال حاسة الناقد الحزين فتحتد نبرت ، ويدين ما كان يرين على هذا الإنتاج من الركاكة والثرثرة والابتذال، متخفيا وراء واجهات زائفة براقة: مضادة النمطية ، قتل الأب ، التحرر من القبلي ، اكتشاف الآني واليومي ، كسر التابو ! لكنه يباغتهم في عقر دارهم ، ويعتصر نصوصها المقايلة فلا يخرج منها بعد نقدها إلا بـ "خقي حنين"! (٨٨) ،

وكيف لا يأسى على عشرى وهو يرى أن هؤلاء المدعاة الأدعياء للشعر قد انحدروا إلى ارتكاب سيئات تصل إلى حد الجرائم؛ فيصورون الفعل الجنسى بصور شديدة الإسفاف والابتذال ٥٠ تؤدى إلى انتهاك القيم الأخلاقية والاجتماعية انتهاكا يتباهون به ؛ لأنهم يرونه لونا من كسر "التابو" برغم ما يثيره ذلك كله من العزوف عن هذا الإنتاج، والتقزز منه! (١٩٩)

وكان له بعد أن هدمهم قنيا ، أن يعترف بصوت عالى واثق : "إننى أنطلق هنا بالذات من منطلق أخلاقي فليس مطلوبا في الأدب وليس مقبولا منه - أن يكون لا أخلاقيا ، وخاصة إذا كان لا يحمل من عناصر الأدب إلا كونه لا

أخلاقيا"! ((1) واستمر يهاجم رفضهم القيم والتقاليد ، كما يفتخر بذلك المفرطون منهم! كما بأسى لامتداد إسفافهم إلى الولع الغريب بالحديث عن عمليات الإخراج البيولوجي ، ودرات المياه وما فيها ، ، ، وعن كل ما يشير التقزز والغثيان!! ، هذا الإسفاف الذي دعا أديبًا مرموقا: "خيرى شلبي" إلى أن يجأر ويحذر: أصبح الشعر مبصقه يتقيا فيها مريض الشعر علله وأمراضه الشخصية! ((١١)) ،

ولكن على عشرى فى غمرة غضبه على من انهار حلمه على أبديهم لا يفوته أن يشير إلى استخدامهم لبعض "التقنيات" مثل اختلاف أحجام الحروف الطبيعية فى كتابه بعض الكلمات، أو كتابة بعض الحروف بكلمات متقطعة ، أو استعارة نظام "التعليقات" ، ثم يقوم ذلك كله تقويما نقديا يبين أنهم مسبوقون فيه ، وأن كيفية توظيفه لم ترق إلى مستوى الجودة ،

وبرغم تلك النظرة الرشيدة المنصفة بدا هولاء كأنما يجبرونه على الخروج عن طبيعته الوقور وحسه الرهيف ، الذلك نقم عليهم تضخم إحساسهم المرضى بالذات ، وانتحالهم لانفسهم شخصيات الرسل والفلاسفة ، وإطلاقهم على ما يكتبونه أحاديث أو إشراقات إكما تصدى لمحاولتهم المرضية الغريبة لإبراز أسمائهم في نصوصهم في طابع استعلائي مرفوض ، ، دفعهم إلى التطاول على قمم أدبية ونقدية نهضت على أكتافها القصيدة العربية العربية الديثة إبداعا وتتظيرا ! (١٢) ،

# 4-14

يختم الناقد تلك المحاولة التي تصدى خلالها لهذا المولود الهجين بمجموعة من الملاحظات / السهام النقدية التي تقوض

بنيانهم الذى هموا فيه بما لم ينالوا: فهو يبرز التناقضات التى قام عليها ؛ كالتناقض البدهيّ الأول في المصطلح ذاته بين عنصريه: "القصيدة" و"النثر"!

ثم يدحض تناقضاً آخر طالما تشدقوا به يتمثل في تبريسر مشروعية "قصيدتهم" باسم الحرية ، في الوقت الذي ينكرون على المتلقى حريته في رفض ما يبدعونه من أسكال غريبة تتسم بالسوقية والثرثرة والابتذال ! كما يبحض موققهم من قضية الوضوح في الشعر ؛ فهم ينتقدونه بضراوة لدى غيرهم، أما لديهم فهم يعدونه – برغم ركاكته وابتذاله – "آية من آيات الحيوية ومظهرا من مظاهر العبقرية واكتشافا لمتني ونفيًا للتجريد" ! و آخر هذه التناقضات التي يبرزها على عشرى هو التناقض بين التنظير والإبداع ؛ فالتنظير يبشر بحلول رائعة وبيعة لكل مشاكل الشعر العربي، على حين يخفق التطبيق وبديعة لكل مشاكل الشعر العربي، على حين يخفق التطبيق الإبداعي في ذلك إخفاقا تاما ! (١٠٠) ،

ويحمّل "على عشرى" النقد غير الرشيد الذى صاحب تلك الحركة وزر ما أصابها من جموح ونزق ؛ حيث غذاها بروى مشوشة ، وأحكام لا تستند إلى مرجعية موضوعية. وبالغ في الإشادة بها ، والتبرير لكل تجاوزاتها ! ، بل إن موقف النقاد الكبار الذى لمسه على عشرى برفق ؛ تراوح – إزاء تطاول هولاء عليهم وابتزازهم لهم – بين اللين والشدة ! وربما كانوا مدفوعين في موقفهم بالرغبة في إثبات أنهم ليسوا أقل قدرة على التطور ومجاراة تيارات الحداثة من كتاب قصيدة النثر من الشباب ، أو لعلهم مئوا أنفسهم – في أفضل الأحوال ، بالأمل المراوغ في أن تسفر هذه الحركة في النهاية عن شئ ذي بال (10)!

وبعد ٠٠ فقد انتهت تلك الرحلة العلمية الخصبة الرائدة

التى حددت الهدف وحققته ؛ ببيان مدى أصالة حركة الشعر الحر ، ومدى ارتباطها بموروثنا الأدبى ، ثم بتحديد الأسس الفنية للشكل الموسيقى للقصيدة الحرة ،

وخلال تلك الرحلة أضاء "على عشرى" قضايا أدبية كثيرة كانت محل خلاف وحوار منها نشاة الشعر الحر ، وميلاده ، وتاريخ شيوعه ، كما اهتم بالأسس الموسيقية التي يقوم عليها ، واجتهد في تحديد ملامح إطار عام المشكل الحر ، يهفو إلى وضع مصطلحات عروضية خاصة به ، بدأ في "صك" بعضها خلال تناوله لهذه الأسس والأنماط الإيقاعية لها: من بسيط ، ومركب ، وممزوج ، ثم النمط المتعدد الأوزان ، والنمط المزدوج الشكل ، ، كل ذلك من خلال تطبيقات نقية بديعة تقنع بالمصطلح وتساعد على ذيوعه ، ثم كانت ملاحظته الدقيقة التي ظلت تشغله على امتداد البحث ، وهي الحاحة الدائم على رسم وجهة جديدة مثمرة للحوار ؛ بحيث لا يدور بين رفض أو قبول ، وإنما يستشرف آفاقا أوسع للتجربة ، تقوم عطاءها وتجبر نقصها !

# السِّفرالآخر

الرؤية النقدية لدى على عشرى

1-1

يتسم نقد "على عشرى" في مجموعه بالإحاطة الشساملة بموضوعه ، والمنهجية الواضحة في تتاوله ، والدقة الزائدة في تمحيص معلوماته ، وفحص أدواته تجاه القضايا التي يدرسها ، كما يتميز هذا النقد بلغة أدبية عذبة ودقيقة ، ناصعة وواضحة ، تكاد تجعل من نقده نصا إبداعيا موازيا لما يتتاوله. ولعل شيئا من ذلك يشف عنه قوله عن الدكتور غنيمي هلال : "الريادة لا تعنى مجرد السبق الزمني إلى الاهتمام بهذه القضية أو تلك ، فذلك لا يعنى في النهاية شيئا ما لم يقترن بوضع أسس علمية صارمة ، وبلورة مفهوم علمي محدد ، ووضع مناهج علمية دقيقة يلتف حولها التلاميذ والمريدون" (١)

لذلك استصفى "المريد" من "شيخه" أعظم ما فيه وأكثره نبلا ، وأشمله نظرة وأغزره عطاء ، فهو يعجب بقلقه العلمى ودقته ، ويتخدهما نهجا هاديا له ، يتضح ذلك من مقارنته بين الطبعة الأولى والثالثة لكتاب الدكتور غنيمى "الأدب المقارن" حيث صارت هذه ثلاثة أمثال تلك(١) ، كما يترسم خطاه فى تتاول الموضوع الواحد فى أكثر من مؤلف ، لكنه فى كل تتاول يقى عليه أضواء جنيدة ، وينظر إليه من زوايا طريفة. وكثير من ذلك قام به على عشرى فى تتاوله المثرى لعديد من القضايا التى أرهص بها إيداعه المبكر فى "موسيقى الشعر الحر" (١) ،

أما حرص د عنيمى على التتقيق والتأصيل العلمى فقد ملك على "على" أقطار نفسه ، وسار فى عروقه مسرى الدماء، ودعاء ذلك إلى الاستطراد فى ذكر الطرائف التى تؤكد ذلك في

لدى أستاذه ، كما تعكس إعجابه الزائد به ، ومن ثم تدفعه إلى المنافحة عنه تجاه من عدوا ذلك منه نوعا من الإفراط (٤) ،

ولعل ذلك كله كان وراء اتخاذه أستاذه مثلاً هاديا يحتنيه، حتى صارت الدقة الزائدة منهجا يأخذ به ، وديدنا لا يستطيع التخلى عنه، وهذا ما سوف نلمسه طوال مشواره النقدى،

# 1-1

عند اشارته إلى كتاب محمد روحى الخالدى: "علم الأدب عند الإفرنج والعرب وفيكتور هوجو"؛ يسرى من الضرورى ملاحظة أن الكتاب نشر أو لا على حلقات في مجلة "الهلال" (١٩٠١-١٩٠٤) ثم صدرت طبعته الأولى عن مطبعة الهلال بمصر عام ١٩٠٤، دون إثبات لاسم المؤلف الذي لم يُذكر إلا في الطبعة الثانية عام ١٩١٧ الصادرة عن المطبعة ذاتها (٥) ،

وفى تتبعه المقالات التى مهدت لنشأة الأدب المقارن ، كانت الدقة الرّائدة هى منهجه ؛ فهو يفصل القول فى البحث المطول الذى نشره خليل هنداوى فى الرسالة على أربع حلقات (١) بعنوان : "ضوء جديد على ناحية من الأدب العربي، الستغال العرب بالأدب المقارن ٥٠ "ثم يعقب هذا التعقيب الدقيق : "ولعل خليل هنداوى هو أول من استخدم مصطلح الأدب المقارن فى العربية ، وضعه فى مقابل أصله الفرنسى.. وهذا أهم ما فى البحث ، بل لعله أهم من البحث ذاته " (٧) "

وقريب من ذلك تعليقه على مقالات "قضرى أبو السعود" (١/١) : تدور هذه المقالات حول القضايا والموضوعات التي نتاولها الأدبان العربي والإنجليزي ، ولكن الكاتب لم يهتم بالمقارنة بينها في الأدبين فضلا عن أن يهتم ببيان الصلة

التاريخية ، أو يتناول التأثير والتأثر بينهما" ، ثم يضيف في تعليقه : "وقد أضاف المؤلف ابتداء من المقالمة التاسعة (أول سبتمبر ١٩٣٦) إلى العنوان الأساسي لكل مقالة عنوانا جانبيا هو : في الأدب المقارن" (١٩ ، وهو يتحفظ – في أدب – على تحديد "بدايات" مبالغة في التبكير لنشأة "الأدب المقارن" ، من مثل تدريسه على يد "جان مارى" لطلاب القسم الفرنسي بآداب القاهرة عام ١٩٢٩ أو الذهاب بتلك النشأة إلى "الطهطاوى" أو "على مبارك" بل إلى "الفارابي" و"ابن رشد"! (١٠٠).

وعند تتاوله للإطار العام لكتاب د، غنيمى الرائد: "الأدب المقارن"؛ يشير إلى محوريه الأساسيين: تاريخه، وميادين البحث فيه، ووققا لذلك انقسم الكتاب إلى قسمين: يحمل أولهما في الطبعة الأولى عنوان "الأدب المقارن" وهي عنونة غير دقيقة؛ لأنها عنوان الكتاب بقسميه، وهيو ما تداركه المؤلف في الطبعة الثالثة، فعدل العنوان إلى "نشأة الأدب المقارن، الوضع الحالي لدراستة"، وهو عنوان يضم عناوين الفصول الأربعة التي يتألف منها الباب الأول في هذه الطبعة، وكان قد زاد على هذه الفصول في الطبعة الأولى في فصلا خامسا قبلها عنوانه "تعريف بالأدب المقارن"، ثم عاد فأسقطه في الطبعة الثالثة، وجعل مائته مدخلا عاما للكتاب فيحمل في الطبعة الثالثة، وجعل مائته مدخلا عاما للكتاب فيحمل في الطبعة الأولى عنوان "قروع البحث في الأدب المقارن" وفي الثالثة "بحوث الأدب المقارن ومناهجها" (١١)،

تجات دقة على عشرى الزائدة ودأبه ، فى تتبعه الأسسر الاختلافات فى بعض العناوين وهذا ما نلمسه فى تتبعه لكتاب د ، غنيمى "ليلى والمجنون فى الأدبين العربى والفارسى" ؛ فهو

يلحظ جذوره الأساسية ممثلة في إشارة سريعة إلى موضوعه في الطبعة الأولى للأدب المقارن (١٩٥٣) ، لكن تلك الإشارة تعهدها صاحبها بالرعاية والإنضاج حتى غدت كتابا تجاوز صفحاته الثلاثمائة في طبعته الثانية التي صار عنوانها "الحياة العاطفية بين العذرية والصوفية ، دراسات نقدية مقارنة حول موضوع ليلى والمجنون في الأدبين العربي والفارسي (١٢) ،

ولم يقف الخلاف بين الطبعتين عند تغيير العنوان أو زيادة بعض الفصول ، وإنما تجاوز ذلك – كما يلاحظ على عشرى – إلى إعادة النظر في بعض الآراء والأفكار ، كقضية الوجود التاريخي لقيس التي كان د، غنيمي مترددا في حسمها في الطبعة الأولى ، لكنها عاد فحسمها بعد تمحيصها ، وحشد الأدلة لإثبات وجوده (١٣) ،

ويظل تعامله النقدى يعكس مدى الدقة المتحنشة التى لا 
تدع شيئا دون أن تمحصه ، وتذكر كل ما قيل حوله ، حتى لو 
بدا فى نظر البعض هامشيا ، فعند تفاوله لمسرحيتى شسوقى 
وعبد الصبور (١٤) عرضت مسألة "وجود المجنون" فما كان منه 
إلا أن استغرق فى تمحيص القضية ابتداء من إنكار طه حسين 
له(١٠) ، وكذلك د ، مندور ؛ ود ، طه وادى ، ود ، شهس 
له(١٠) ، وكذلك د ، مندور ؛ ود ، طه وادى ، ود ، شهس 
الحجاجى ، ثم تطرق إلى وجهة النظر الأخرى ممثلة فى د ، 
غنيمى هلال فى كتابه "الحياة العاطفية بين العذرية والصدوفية" 
الذى أثبت وجوده بأدلة يصعب دحضها ، وكذلك كان الأستاذ 
عبد الستار فراج فى مقدمة تحقيقه لديوان المجنون ، كما لم 
يفته أن يشير إلى أن من الذين شككوا فى وجود المجنون ، 
عبد الصبور ذاته !

وظل موضوع قيس يشغله لدرجة أنه تبنى دراسة لمحمد سعيد رسلان عنوانها "مجنون ليلى حقيقة أم خيال" • ثم كتب مقدمتها التى تتم عن تأييده لما فيها من تأكيد لوجود قيس ، وإفاضة فى الحديث عن شخصيته وعن شعره •

ثم يشير إلى أن اهتمام د، غنيمى ببيان الصلة التاريخية في أبحاثه التطبيقية ، لم يشغله عن المقارنة الغنية بين طرفى المقارنة ، بل تجاوزه إلى "تأصيل القضية تأصيلا نظريا ، بين فيه قيمة النص ، لا في مجال الدراسات الأدبية المقارنة التطبيقية فحسب ، بل في استخلاص القواعد النظرية" (١٦) ،

وفى إحاطة شاملة واستقصاء رائع ، يفيض على عشرى فى الحديث عن تأثير غنيمى هلال فى الدراسات المقارنة لدى تلاميذه المباشرين وغير المباشرين، كما يشير – فى أدب جمم الين تأثر أحدهم البين بالدكتور غنيمى مع أنه الم يذكر كتابه ضمن ما أورده من مراجع " (١٧) ، ولذلك يشيد بمن تاثر وأشار إلى كتاب د، غنيمى أكثر من مرة (١٨) " ، وليت الإشادة هنا سبقها لوم لمن أفاد ولم يشر !

-4-

1-1

فى تمهيده الطويل الذى سبق دراسته: "السبندباد فى رحلته الثامنة" نامح تجسيدا بارزا له ذه الدقة فى قوله: "اعتمدت هنا على نصين للقصيدة، أولهما النص المنشور فى "الذاى والريح" طبعة دار الطليعة ص ٧١، والآخر المنشور فى "ديوان خليل حاوى" طبعة دار العودة ١٩٧٢ ص ١٩٧٧ .

وبين النصين خلاف ملموس في بعض المواضع • والنصان معا مختلفان عن النص المنشور في "الآداب" عدد ٦ ، ٧ ، ٨ سنة ١٩٥٨ اختلافا كبير أ(١٠) •

ثم يورد بعض أشعار "حاوى" مرتين ويعلق على ما بينهما من اختلاف: "ولا شك أن نص الديوان أبعد عن الركاكة من نص "الناى والريح" • وقد كانت طبيعة السندباد غير المستقرة في الشاعر الراحل تدفعه دائما إلى إحداث كثير من التعديلات والتتقيحات في قصائده مع كل نشر جديد لها"(٢٠) •

وفى قراءته لآخر ما أبدعه صلاح عبد الصبور قبل رحيله ١٩٨١ "عندما أوغل السندباد وعاد "التى نشرت في العربي" الكويتية أكتوبر ١٩٧٩ – يقرر أنه اعتمد على النص المكتوب بخط الشاعر ، والمنشور في "وداعا فارس الكلمة" الصادر في ذكرى الشاعر عن الهيئة المصرية العامة للكتاب الصادر في ذكرى الشاعر عن الهيئة المصرية العامة للكتاب المماد ، ثم يضيف : "يبدو أن النص المنشور في "وداعا فارس الكلمة" كان من التجارب الأولى لقصيدة – بخط الشاعر – قبل أن يضعها في صيغتها الأخيرة ، ولذلك يشيع فيه بعض الخلل العروضي" (٢١) ،

وفى تعليقه على قصيدة "تجريدات" من ديبوان عبد الصبور "الإبحار فى الذاكرة" يقول (٢١): "كانت القصيدة في الطبعة الأولى للديوان - نشر دار الوطن العربي -- هى آخر قصائد الديوان ، ولكن طبعة الأعمال الكاملة الصادرة عبن الهيئة المصرية العامة للكتاب أعادت ترتيب القصائد في الديوان ، بحيث لم تعد "تجريدات" هى آخر قصائده بل حلت محلها قصيدة "الموت بينهما" ، ولا أدرى إذا كان الشاعر هو الذي أعاد ترتيب القصائد قبل وفاته في الطبعات التي تلت

الطبعة الأولى ، وسبقت طبعة الهيئة ، أم لا ؟ حيث لم يتح لى إلا الاطلاع على هاتين الطبعتين ، على أية حال ، فليس من حق أحد إعادة ترتيب القصائد في ديوان ما سوى الشاعر نفسه ، فقد يكون لهذا الترتيب من الدلالات ما لا يدركه الشاعر نفسه عند تبنى هذا الترتيب ، وما قد تتكشف أسراره بعد حين ، كما هو الشأن بالنسبة لترتيب قصيدة "تجريدات" في آخر "الإبحار في الذاكرة" ،

وفى موازنته بين شوقى وعبد الصبور فى ليلى والمجنون يتساءل : هل استطاع الأخير أن يحقق ما عجز عنه شوقى ؟ أو بعبارة أخرى هل يعكس الفارق فى المستوى الفنى بين ليلى والمجنون عند كليهما ذلك البون الشاسع بين المناخ الفنى الذى كتبه فيه كل منهما مسرحيته ؟ ثم يجيب : إن المرء يتردد كثيرا قبل أن يجيب عن مثل هذه التساؤلات بالإيجاب ؟ فاحقيقة أن مسرحية عبد الصبور لم تفضل مسرحية شوقى بنفس القدر التى تفضل به ظروف كتابة عبد الصبور لمسرحيته الظروف التى كتب فيها شوقى مسرحيته الطروف التى كتب فيها شوقى مسرحيته الله المسرحية المسرحية المسرحيته المسرحية المسرحيته المسرحية المسرحية

وفى تقييمة لتأثر عبد الصبور بشوقى يلمح أن (مجنون ليلمى الله عبد الصبور ، ولا وعيه ، وهو يكتب مسرحيته تلك ، ولكن مسرحية عبد الصبور تبتعد ~ فى نفس القدر الذى تقترب فيه منها؛ فيرغم وضوح استلهام عبد الصبور لشوقى فإن مسرحيته تتميز ميزاً واضحاً عن مسرحية شوقى وهذا سر نبوغ الشاعر وسرعبتيه عبقريته ؛ حيث يصبح الاستلهام شاهداً من شسواهد الأصلاة والتفرد (٢٤) ،

ومن مظاهر الوقفات الدقيقة إشادته بترتيب القصائد المختارة ترتيبا تاريخيا وفقا لتواريخ صدور الدواوين التم اختبرت منهما • فعل نلك في القصيائد المختيارة لمحمود درويش في كتاب جديد ضمن سلسلة "الشعر والشعراء" التــ، تصدرها دار الفتى العربى ، آملة (أن تعيد للشعر جمهورة وترد عنه غربته) • ثم أشار إلى أن ذلك لا يقدم صورة أمينة لتجربة الشاعر الفنية بشتى أبعادها ومستوياتها فحسب ، وإنما هو بالإضافة إلى ذلك يساعد القارئ على التدرج في التلقي ، ومتابعة التطور الفنى للشاعر الذى تطورت أدوآته الشعرية تطورا هائلا خلال عقد زمني واحد ، أي ما بين عــام ١٩٦٠ الذي صدر فيه ديوانه الأول "عصافير بلا أجنحة" وعام ١٩٧٠ الذى أصدر فيه ديوانيه الملحقين: "العصافير تموت في الجليل" "وحبيبتي تنهض من نومها" ؛ إذ أنه برغم تدرج هذا التطور يبدو - لفرط عمقه - كما لو كان قد تم طفرة ، و"لا شك أن شطرا كبيرا من سرعة هذا التطور يعود إلى قوة التحام الشاعر بقضيته وتطوراتها السريعة المتعرجة ، وتفاعل شعره مع هذه التطورات من ناحية ، وانفتاحه النهم على التيارات الأدبية والنَّقافية المختلفة ، وتفاعله معها من ناحية أخرى"(٢٥) .

- 4-

1-4

يحمل على عشرى إكبارا عميقا للأسانذة السرواد ، وتقديراً زائدا لدراساتهم الرائدة التي يفيد منها الكثيرون ، ، ولا يذكرون ! كما يشيد إشادة مستمرة بدقتهم التي يراها جديرة

بالاحتذاء • يجسد ذلك موقفه من الأستاذ عبد الرازق حميدة في "قصص الحيوان في الأدب العربي" والأستاذ حامد عبد القادر في كتابيه : "القصص الحيوائي" و "كليلة ودمنة فسى الآداب الشرقية والغربية" ، اللذين تزامنا في الصدرور مع كتاب "حميدة" •

وتدفعه الدقة التى احتذى فيها هؤلاء الرواد إلى مضاعفة الجهد للوصول إلى الحقيقة ، دون أن يتأثر بما أشيع حولها من مآخذ تؤدى إلى ضعفها ؛ وهذا ما فعله في الأخذ بسرأى الأستاذ حميدة في ترجمته لـ ( FAPLE) إلى خرافة ، برغم رفض كثير من الباحثين لهذه الترجمة ؛ مستدركا بأننا نستخدمه في العربية بمفهوم أقل اتساعا من نظيره في اللغات الأخرى (٢١) ،

وتعود الدقة لتطل علينا فى وضعه ثبتًا يضم ترجمات "كليلة ودمنة" إلى أكثر من عشرين لغة ، أخذه من كتاب "كليلة ودمنة" للشيخ إلياس خليل زخريا (٢٧) ،

ثم نراه يثبت ما يحكيه القدماء من رفض (بَرْزَويْه) قبول مكافأة مالية من الملك ، آملا جعلها أدبية ، بأن يطلب الملك ، مكافأة مالية من الملك ، آملا جعلها أدبية ، بأن يطلب الملك من وزيره "بُرْرْ حِمَهْر بن البختكان" أن يكتب قصسته ، وأن يجعلها بابا يُوضع في بداية الكتاب ، فاستجاب الملك ووضع هذا الباب قبل باب "الأسد والثور" ، وهو أول أبواب الكتاب ، كما يثبت ما ذكره البعض : "انظر باب بعثة بَرْزويه إلى بسلاد الهند من كتاب كليلة ودمنة ترجمة ابن المقفع ص ١٥- ٢ " ، الهند من كتاب كليلة ودمنة ترجمة ابن المقفع ص ١٥- ٢ " ، بروزيه كنابته عنه وتصدير الكتاب به ، فهذا الأخير يحمل عنوان : "باب برزويه ترجمة بُرُرْ حِمَهْر بن البختكان" (١٨) ،

وعند إشارته إلى مقالة "إليوت" المشهورة ، يقرر أنها ترجمت إلى العربية أكثر من مرة ، وممن ترجموها الدكتورة لطيفة الزيات تحت عنوان "التقاليد والموهبة الفردية "ضمن مجموعة مقالات ترجمتها له "إليوت" تحت عنوان "مقالات في النقد الأدبى" مكتبة الأنجلو ددت ، وترجمها الدكتور "منح خورى" تحت عنوان "التراث والموهبة الذاتية" في كتابه "الشعر بين نقاد ثلاثة" ، بيروت ١٩١٦ ، كما لم يفته أن يشير إلى خطأ مَن جعل تاريخ نشر تلك المقالة علم ١٩١٧ ، ويثبت خطأ من جعل تاريخ نشر ها وهو عام ١٩١٩ (٢٩) ،

وفي بحثه عن "البعد التراثي للهوية القومية" بيدا مباشرة في تحديد المراد من "الهُوية" ، فالمصطلح على قدر غير يسير من الغموض والالتباس، وصعوبة تحديد المدلول. على الرغم مما قد يوحى به ظاهره عند النظرة الأولى ٠٠ فهل هذه الهوية تتحصر في البطل القومي الذي يجسد آمال الأمة ؟ أم أن تخوم المصطلح تتسع لتستوعب كل ما يحدد ملامح الشخصية القومية ؟ وترداد مشكلة تحديد المصطلح صعوبة حين يتعلق الأمر ببيان دور التراث في تحديد ملاسح هذه الهوية القومية ؛ حيث يتشابك مصطلح الهوية القومية منع مصطلح جديد هو مصطلح البعد التراثي بوصفه من مكونات هذه الهوية · وتأتى الصعوبة من كون أمتنا أمة متعددة المواريث ، أبدعت على امتداد تاريخها الطويل مجموعة من الحضارات الخالدة ، حُتمت بالحضارة العربية ذات الطسابع الإسلامي ، بروافدها وامتداداتها التي شملت أرجاء الأمة كلهاً. والتي لا يتناقض الانتماء إليها مع الانتساب إلى غيرها من حضارات سبقتها • حتى أصبح الوجمه العربى ذو الطابع الإسلامي هو الهوية الحضارية لهذه الأمة ، وداخل إطاره ، ، نتعانق كل الحضارات والديانات والأقاليم الأخرى في تواصل وتكامل حميمين (٣٠) ،

وتتجلى الحصافة في الاحتشاد لدعم هذا الرأى بالاستشهاد بأقوال كثيرة لل "أمل دنقل" ينعى فيها على النعرات الإقليمية ، ويقرر أن المصرى يعتبر أن بطله الوجداني خالد بن الوليد وليس أحمس ؛ فكل التراث المصرى القديم أصبح مجرد وخالت قائمة لا تمثل انعكاسا وجدانيا حقيقيا على مشاعر الناس. وذلك بعكس التراث العربي الذي يأخذ أحيانا شكل التراث الإسلامي، (٢١) وترجع أهمية هذه الشهادة التي حرص الناقد على أن يسجلها بعبارة صاحبها وبشئ من التفصيل ؛ إلى كون صاحبها ليس ممن يتعصبون للإسلام بما هو عقيدة ، بل ليس ممن يتعصبون للإسلام بما هو عقيدة ، بل ليس همن يتحمسون له بهذا الوصف ، وإنما هو يتحمس له بوصفه هوية حضارية ، وبوصفه عنصرا أساسيا من عناصر الهويات

ولذلك كان إدراكه لتلك الأهمية البالغة للبعد التراثي وراء عكوفه على تراثه ، يمتاح منه بوعى فذ ما يحقق هذا الهدف ، ويفجر ما يزخر به هذا التراث من طاقات فنية هائلة قادرة على الوصول إلى وجدانات الناس ، دافعة لهم إلى اعترازهم بهويتهم ، بل إنه ليثبت ما قاله "أمل دنقل" مؤكدا به أن الهدف من العودة إلى التراث ليس هدفا فنيا فحسب ، وإنما هو في جوهره هدف قومي يتمثل في إيقاظ الشعور بالانتماء للأمة ، والافتخار بأصالة الحضارة ، فضلا عن الإسهام في تشوير القصيدة العربية" (٣٧) ،

لكن "على عشرى" إذا كان لم تقته الإشهارة إلى أن خنيث عيسي بن هشام" لمحمد المويلحى نشر مسلسلا ما بين عامى ١٩٠٨ - ١٩٠١ أ وذلك قبل نشره فى كتاب عام ١٩٠٧ - فقد فاته إثبات المجلة التى نشر فيها مسلسلا ، أو المطبعة التى طبعت الكتاب ،

-1-

1-8

يطيل "عشرى" الوقفة النقدية إذا تطلب الموقف ذلك ، كما فعل أمام ظاهرة توظيف البعد التراثى لدى جمال الغيطانى ؛ لأنه وجدها تجربة فريدة لم تقتصر على توظيف الشاعر المعطيات التراثية لحمل همومه المعاصرة ، بل وظفها لابتكار شكل قصصى يحمل الطابع القومى ووصل به الأمر إلى حد الفتنة ببعض روائع هذا التراث ؛ فهو يقول عن (بدائع الزهور في وقائع الدهور) : "لقد أسرني ابن إباس ، ولو كنت عشت في زمنه لكتبت ما كتب، والأنال ،

وهكذا اتكا الغيطاني على البعد التراثي ووظف الحمل ملامح الواقع ، ثم لابتكار شكله القصصي الخاص ، ومن شم جاءت مجموعته القصصية الأولى سنة ١٩٦٩ بعنوان : "أوراق شاب عاش منذ ألف عام" التي تضم خمس قصص ، منها أربع وظف فيها التراث في تحقيق الهدفين السايقين ،

ويفيض على عشرى في تحليل هذه القصص ليعطى كل واحدة منها ما تستحقه من إشادة بالشكل القصصي المتفرد لها ،

والمضمون الثرى الذى جعل "تعرية الظلم وكشفه مسؤلية جميع القادرين" (<sup>(۲۵)</sup> •

وينوه بإخلاص الكاتب المنهجه واحتذائه إياه ، عبر مجموعاته القصصية التالية : "أرض أرض – ١٩٧٧" ، "نكر ما جرى – ١٩٧٧" ، "إتحاف الزمان لحكاية جلبي السلطان – ١٩٧٨ وخلال ذلك كان هذا الشكل المتفرد قد بلغ قمة نضجه في رواية "الزيني بركات – ١٩٧٤" ، التي وظف فيها المعطيات التراثية توظيفا رمزيا يحمل هموم العصر ، كما احتذى الأشكال التراثية التي أكسبت القصة طابعا قوميا ، وذلك من خلال لغة ذات عبق تراثي ، مع بعض الملزمات الاسلوبية القديمة كالدعاء للقارئ ، والإكثار من عبارات مثل قوله : (رب يسرِّ وأعن)(٢٦) ،

والقصة لا تتكون من فصول وإنما من سرادقات ، يلاحظ على عشرى أن عددها في الطبعة الثانية ستة مع أن المولف أشار إلى أنها سبعة ، "وربما كان ذلك بسبب تعديل في تقسيمات الرواية"(٢٧) ،

وشئ قريب من ذلك راده الغيطاني في "خطط الغيطاني" ذات المضمون المعاصر والشكل التراثي الذي أدى إلى تقسيمها إلى أحياء ، وميادين ، وأزقة، وزوايا(٢٨) .

كذلك يقف على عشرى أمام "كتاب التجليات" الذى صدرت أسفاره الثلاثة عن دار المستقبل العربى بين أعوام (١٩٨٣ - ١٩٨٩) وفيه انعطف الغيطانى صوب مصدر آخر من مصادر التراث هو المصدر الصوفى ، الذى يتضح فى التقسيمات والعنونة ؛ فهو يقسم المفر الثانى إلى "مقامات" : مقام الاغتراب ، مكان الضنى ، مقام الجوى ، ، أما السفر

الثالث فقد قسمه إلى أجوال : حال الوداد ، حال الفوات ، حــال الوداع (٢٩) .

#### 4-1

لم يفت "على عشرى" التوقف أمام "البعد الاجتماعى" بوصنفه أبرز الخيوط فى نسيج الشعر المعاصر ، وبخاصسة حركة "الشعر الحركة الشعر الحر" ، فتصدى لرصد مظاهره لدى شعراء الحركة المذكورة ، واهتم — كدأبه — بالتصوير ، ولم يُخرق نسه فى المضامين!

بدأ بالإشارة إلى قصيدة الشرقاوى المشهورة "من أب مصرى إلى الرئيس الأمريكي" (على أويأخذ عليها الخطابية والمباشرة ، " والثرثرة التي تعد من سمات شعر الشرقاوى الغنائي" ، ودعما لهذا الحكم العام الذي يحتمل المراجعة بالنسبة لتلك المحاولة الرائدة - يورد الناقد نماذج كثيرة منها ، مشيرا إلى حماسة الشاعر لدعوته وتعجله تطبيقها ، "ولذلك دارت القصائد التي ترصد البعد الاجتماعي حول كفاح الشعوب وتضحياتها من أجل غد أفضل"(اء) ،

ثم بلحظ على عشرى تطور هذه الرؤية وتحددها لحدى بعض شعراء "الواقعية الاشتراكية" كمحمود أمين العالم فسى ديوان "أغنية الإنسان" الذي يعد قصيدة واحدة متعددة الأناشيد، محورها الأساسي رفض الثنائية بين إنسان الكدح وإنسان الربح. هذا الرفض – الذي يتجلى في صور أخرى فسى ديوانه "قراءة لجدران زنزانة" – يرتبط لديه ارتباطا واضحا بالبعد السياسي، أو البعد الوطنى ، ويرى أن شعره قد تخلص من بعض ما شاع لدى الشرقاوى من عيوب فنية ، ثم يتبه إلى صوت – لم

ينل حظه - من أصوات "الواقعية الاشتراكية" ، "امترج لديه البعد الاجتماعي بأبعاد رؤيته الأخرى ، كما كان أكثر بعدا عن التقريرية والمباشرة ؛ ذلك هو "محمد مهران السيد" (١٤٠) ،

وبالنسبة لمحمود حسن إسماعيل ، لم يكتف الناقد بوقفاته التى أضاءت كثيرا من جوانب ريادته ، وعيقريته وما تتميز به من عراقة وجيشان – فنراه يلمس ملمحا نبيلا من ملامحها يفيض بمحبة البائسين ، ويحرص على انتشالهم من بؤسهم ؛ فمثل بذلك صوتا من أنقى الأصوات الأدبية وأكثر ها التزاما ، كما كان واحدا من الشعراء الذين ظلوا يبسطون ظلهم العريض على كل حركات التجديد الشعرى ؛ حيث كانت له رؤية الجتماعية على قدر واضح من التبلور ، تأثرت بتكوينه الريقى، وتميزت بالامتزاج بالبعد الدينى امتزاجا فنيا بارعا ، ويتتبع على عشرى هذه الرؤية في تجلياتها الفنية تتبعا بديعا في دواوينه ، ابتداء من "أغانى الكوخ" ، ثم "هكذا أغنى" ، و "قاب قوسين" ، و "لابد" ، ، "١٤) ،

ولا يسعنا - أخيرا - إلا أن نشير إلى بحث عير المنشور " الشعر قول موزون مقفى ، دراسة فى قصيدة النشر العربية وامتدادتها" ؛ حيث تتجلى الدقة والتتبع الرشيد فى تعليقه على ترجمة زهير نجيب مغلمس لكتاب (سوزان بيرنار) إلى العربية ترجمة غير كاملة ، فقد صحح ما قاله المترجم من أن الكتاب نشر فى باريس عام ١٩٦٨ ثم أعيد طبعه عام ١٩٧٨ م، مستدلا باعتماد أدونيس وأنسى الحاج كليهما عليه اعتماداً كليا فى تأصيلهما لما دعيا إليه ، وذلك فى طبعت الفرنسية عام ١٩٥٩ ، ويتحوط فيظن - فى حياء وإعدار أن الخطأ ليس خطأ المترجم ، وإنما هو خطأ طباعى !(١٤٠) ،

1-0

فى كتبه ، أو فى دراسته لشاعر ، أو لقضية أدبيسة ، أو ديوان شعر ، أو لقصيدة متفردة — يتميز "على عشرى" بالعمق، والدقة ، والقمول ، ورهافة التناول ، وعذوية اللغة ونصاحتها ، تلك الصفات النادرة تجعل قارئه يحس إحساسا عميقا بأن "الناقد" يؤدى رسالة ولا يمارس وظيفة ! فهو يقبل على موضوع نقده إقبال المحب الحصيف ذى الوجدان الثاقب الرهيف الذى يهب نفسه لعمله ، ومن ثم يتاح له أن يعرف بقلمه إبداعا تقديا طريقا ، وأن يعود من إبحاره النقدى بكل نفس مبهر !

وأيسر طريق الإقناع بذلك كله هو – أو لا – إلقاء نظرة يسيرة على بعض كتبه التى تعد "علامات" بارزة فى النقد الأدبى ، تاركين التلبث أمامهما ، والغوص فى أعماقها لدراسات أخرى أكثر استقصاء واستيعابا ،

# 4-0

يمثل كتاب على عشرى "استدعاء الشخصيات التراثيسة في الشعر العربي المعاصر" (٥٩) معلما بارزا في تاريخ النقد الأدبى • فقد احتشد له بأسلحة معرفية ازدادت نضجا وثراء • وتجات بصورة نقيقة رهيفة في تساول الموضوع: دقسة وإحاطة في المعالجة • فضلا عين رهافة اللغة ووضوحها وشباعريتها • وأخيرا في تلك

المصطلحات التى برع فى "صحّها" وأغرت الكثيرين بتداولها و وإلقاء نظرة خاطفة على الكتاب تدعم صدق هذه الدعاوى فقد بدأ "السقر الأول" بالحديث عن "علاقة الشاعر بالموروث بين التسجيل والتوظيف" موطئا لذلك بإجمال عوامل عددة الشاعر العربى المعاصر إلى الموروث معدّدا لها : ما بين فنية، وثقافية وسياسية ، واجتماعية ، وقومية ، ونفسية ، شم رصد تطور هذه العلاقة وتراوحها بين "التسجيل" و"التوظيف". وفى "السفر الثانى" تحدث عن مصادر الشخصيات التراثية فى الموروث الدينى ، والصدوفى ، والتاريخى ، والأدبى ،

وفى حديثه عن "تكنيكات" توظيف الشخصية التراثية ، فى السفر الثالث ؛ يلاحظ أن الشاعر قد يستعير من هذه الشخصية صفة ، أو حدثا ، أو قولا ، أو انطباعا عاما عنها ، كما أنه قد يتحدث من خلالها ، أو إليها ، أو عنها ، أو ياتفت ويراوح بين هذه الأساليب ، أما أنماط توظيف الشخصية فقد تكون عنصرا من صورة جزئية ، أو معادلا تراثيا لبعد من أبعاد التجربة ، أو محورا لقصيدة ، أو عنوانا على مرحلة ،

ثم يختم بحثه في السّقر الرابع بالحديث عن المزالق التي تهدد هذا الاستدعاء و كغربة الشخصية المستدعاة على وجدان المتلقى و والغموض الذي يلف الجوانب التي استدعاها، وتكديس الشخصيات في القصيدة و وخطر طغيان الملامح المعاصرة أو التراثية كلتيهما على الشخصية و والتأويل الخاطئ لما تشعه الشخصية من دلالات نمطية في استدعائها و الخاطئ لما تشعه الشخصية من دلالات نمطية في استدعائها و المناطئ المناسبة على الشخصية من دلالات المطية في استدعائها و المناسبة الشخصية و التأويل

ولن نستغرق في تناول ذلك كله ؛ لأن كثيرا من مفردات الكتاب أنضجها الناقد واتخذها أساسا لبحوث كثيرة تناولنا تفرده

في معظمها من ذلك بحثه "استلهام شخصية الرسول عليه المصلاة والسلام في الشعر العربي المعاصر" (٢٠) فقد كان إضاجًا لتناوله هذا الاستدعاء في الكتاب لدى شوقي ومحرم عبد الصبور (٢٠) وكذلك كان كتابه "الرحلة الثامنة للسندياد" تطويرًا ناضحا لحديثه عنه في ذلك الكتاب (٢٠) ، ومن شم تناولنا مثل هذه الإرهاصات في الصور الأخيرة الناضجة التي صارت عليها ،

لكن ذلك لا ينسينا ضرورة التنويه بأشياء كثيرة في الكتاب تستحق التوقف والتناول ، خاصة تلك التسي حسوت تحليلاتسه النقية المنفردة للنصوص الأدبية كتحليله لسالبكاء بين يسدى زرقاء اليمامة (١٩٥ والنصوص التي وظفت شخصية الحسلاج لدى البياتي وعبد الصبور (٥٠) ، ثم مسرحية "أر الله الشرقاوي (٥٠) و"محاكمة رجل مجهول" ، للدكتور عز الدين إسماعيل (٥٠) ، تلك التحليلات التي انطلقت للتعامل المباشر مع السنص ، و "قراءتسه" قراءة كاشفة ، نقية وناصعة ، بعيدة عن الإلغاز والتعقيد ، تعبسد الطرق ، وتقيم الجسور بين القارئ والمبدع ،

# 4-0

أما كتابه "عن بناء القصيدة العربية الحديثة" (٢٥) فيجسد إدراكه منذ وقت مبكر للمهمة الخطيرة – الجليلية – الناقيد الأدبى في عصرنا الحديث ، من حيث الأولويات – أو الضرورات – التي ينبغي أن تتقدم اهتماماته ، ومن شم لم يُغرق القارئ في "النظريات" وإنما جعله يتنوق شمرتها ، وجلس معه – لا أمامه – يُغيض عليه مما اهتدى إليه وأعجب به في النص الأدبى ، ومثل ذلك – منه ومن نقاد غيره –

محاولات جادةً لإيجاد جسر بين المبدع والمتلقى ، تتحرك عليه العلاقة بينهما نحو الاقتراب والتواصل ، بعد أن تكاثرت العوامل التي تسببت في انقطاع الصلات بينهما ،

وضع الناقد يده في يد قارئه في حنو وإخلاص ليشركه في ردم الجفوة المفتعلة بينه وبين المبدع ، ويسهم في تمهيد طريق يصل بينهما ، ودون تفاؤل مفرط أو حذر مبالغ فيه ، بدأ يعرض على القارئ العقبات التي تحول دون هذا التواصل، والتي يجب إزالتها أو التقليل من آثارها ، ،

تحدث عن مفهوم القصيدة الحديثة ، والصعوبات والعقبات التى تعترضها، وتمنع تذوق القارئ لها ، وجعلها قسمة بين هذا القارئ والمبدع والناقد ، ثم أشار إلى ما تتميز به القصيدة من تفرد ، وخصوصية ، وتركيب ، ووحدة ، وايحاء ، كما توقف أمام خصائص اللغة الشعرية من حيث القيمة الإيحائية لأصواتها ، وألفاظها ، وبناء جملها ، وعن كل ما يحيل هذه اللغة العادية إلى لغة غير عادية / أببية ؛ كل ما يحيل هذه اللغة العادية إلى لغة غير عادية / أببية ؛ من اعتماد على الصورة ، والتشخيص ، وتراسل الحواس ، ومزج المنتاقضات ، ، ثم اتخاذ الرمز أسلوبا فنيا تعتمد عليه القصيدة الحديثة ،

وتوقف طويلا عند "المفارقة التصويرية" التى تبرز التناقض بين طرفين شأنهما الاتفاق والانسجام ، وكذلك عند الموسيقى ، والتكنيكات المسرحية والروائية في القصديدة الحديثة. كل ذلك في أسلوب يعكس ثقافة نقيية واسعة تشي باقتدار صاحبها على ارتشاف أعذب ما في النص ، وكثير من ذلك يتصل بمنهج هذا البحث ، وسيتم تتاوله في موضعه المناسب ،

أما مؤلفاته البلاغية (<sup>19)</sup> – برغم جدتها وجديتها وأهميتها - فهي تحتاج وقفة طويلة لإبراز تفردها ٠٠

- 1 - 1

1-4

وأمام الكتاب الثالث الذى نتوقف عنده: "الرحلة الثامنسة للسندباد" ينبغى أن تطول الوقفة ؛ لأنه جهد جاد ومراجعة دءوب ورغبة ملحة فى الاكتمال ، وإنضاج الخطرات النقديسة التى بدت له وخايلته فى بدايات مشواره النقدى ،

مثل "السندباد" جزئية من عشرات الجزئيات التي مرت به خلال تلك البدايات، اكنه وجدها خليقة بمعالجة أكمل وأشمل. فتريث أمامها طويلا وأنضجها حتى غدت كتابا بديعا ، عالجها فيه علاجا نقديا دقيقا مستوعبا .

لم يحظ "المندباد" في "موسيقي الشعر الحر" باكثر من وقفات سريعة تشير إلى اتخاذه رمىزا لمعاناة الشاعر في الإبداع، كما فعل صلاح عبد الصبور ، أو جعله مرادفا لعذاب السفر وآلام الاغتراب عند البياتي ، لكن الناقد الواعد المتقط هذه الوقفات ووسع مداها قليلا في دراسته "استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر" ،

ثم عاد - مرة ثالثة - فعكف عليها عكوفا منقبا دعوبا ، كان الكتاب المشار إليه أهم جناه ٥٠ وأروع تخليد لمن أشره بالإهداء : "خليل حاوى، سندباد عصرنا الحزين ، في رحلت الأخيرة بلا عودة" ! ٥٠ .

لقد اختتم السندباد برحلته السابعة حياة تقاذفته فيها الأهوال؛ فكانت هذه الرحلة "غاية المتورات وقاطعة الشهوات" على حد قول المؤلف المجهول لمد "ألف ليله"! فخلد إلى الراحة في بغداد ، بعد أن وهنت عزيمته وفتر حماسه ، لكنه بعث بعد عدة قرون ريًان الشباب ، وافر العنفوان ، عارم الحماس ؛ ليقوم برحلته الثامنة التي كانت أعجب وأروع مسن كل رحلاته السبع السابقة ؛ لأنها كانت رحلة فنية عبر بحار "الرؤية الشعرية" لشعرائنا ، حيث تقصص الشاعر العربي المعاصر شخصية السندباد ، وأطلق شراعه في بحار المعاناة والكثيف الشعري ، فاكتشف أغوارا وأصقاعا شعورية ونفسية وفنية وحضارية أكثر غني وعمقا وغرابة من كل ما اكتشفه في رحلاته السابقة (٥٠) ، وعاد منها بكنوز ونفائس أثمن من كل ما عاد به من هذه الرحلات السابقة من أموال وجواهر ، وصادف عجائب وأخطارا أكثر إثارة من كل ما رأت عيناه

# 7-7

بعد هذا الافتتاح المثير ، يلحظ على عشرى التصادف العجيب في اتفاق مدة هذه الرحلة الفنية للشعر الحر مع زمن الرحلة السابعة للسنداد ؛ فكلتاهما استغرقت (٢٧) سبعا وعشرين سنة ، ويشير إلى أن انجذابه إلى تلك الرحلة كان بذات القوة التي شدته إليها – صغيرا – رحلات السندباد السبع، ثم إلى رغبته الجارفة في تتبعها ، ورصد أبعادها وأطوارها رصدا فنيا ، "ولكن مشاغل كثيرة لم تتح لى هذه الفرصة ، فضلا عن أن الرحلة لم تكن قد تبلورت معالمها بعد بالقسد

الكافى الرصدها وتتبعها تتبعا أمينا ، ومع ذلك حاولت تحقيق بعض الإشباع لهذه الرغبة ، بتجميع ما يتصل بها من نصوص وكتابات ، وتدوين بعض الأفكار والملاحظات عنها ، بالإضافة إلى نشر بعض المتابعات الفنية العابرة لبعض جوانبها ، حيث نشرت مقالا أو مقالين عن بعض ملامحها ، كما تعرضت بشكل عابر لملامح أخرى منها في كتاب أو كتابين "(اه) ،

ولكن ذلك لم يرو ظمأه القديم ، وإن كان نوعا من الهدهدة له ، وظلت هذه الرغبة العارمة تتوشه من وقت لآخر، حتى جاءت النهاية الفاجعة الدامية المثيرة، بانتصار "خليل حاوى" عام ١٩٨٧ ، عقب انهياره شخصيا ، واستلاب وطنه لبنان في الاجتياح الإسرائيلي الدامي له ، وقد حتمت هذه النهاية الاستجابة الفورية للرغبة الحادة الكامنة في الأعماق ، فقد كان "حاوى" من الشعراء الذين افنتن بهم ناقدنا منذ وقت مبكر ، كما كان واحدا من أعظم من تقصوا شخصية السندياد. وقد كتب إليه مغريا بإنجاز ما لديه – ولم يقله – عن السندياد ؛ فكان الكتب حصاد طيبا لمخزون وفير من الإعجاب، والمتابعة ، ورهافة التناول ودقته ، ،

- Y --

1-4

بدأ على عشرى "الرحلة الثامنة" لحاوى بالإشارة الخاطفة إلى ما فصله فى "استدعاء الشخصيات التراثية فى الشعر العربى المعاصر" من ضرورة استناد التجديد السي

التراث واعتصامه به ، وأهمية قيام تفاعل خلاق بينهما ، ، قد ينتهى بأن يستعير التجديد من التراث ومعطياته موضوعات وأدوات يشكل بها رؤيته المعاصرة ؛ فهو يتأثر بالتراث ويؤثر فيه ، ويقرأه "قراءة" طريفة تتسع لتأويلات ومسطولات ورؤى جديدة. و"هذه الحركات التجديدية ذاتها لا تلبث أن تصبح جزءا من هذا المتراث ، ومكونا من مكوناته ، ترفد ما يتلوها من حركات تجديدية ، وتتفاعل معها ، أخذا وعطاءً ، ، تسأثير وتأثرًا" (٥٠).

هكذا نهض الأدب العربى الحديث بعد رقدة التخلف ، والأدب الأوربى بعد ظلام العصور الوسطى ، ومهما كانت الحدة في علاقة الشاعر بموروثه فقد ظلت هذه العلاقة نوعا من التفاعل الخلاق بين أصالة الموروث ورزانته ، وحميًا الجديد وانطلاقه !

ثم يستقطر الصيغ المختلفة للعلاقة بالنراث وبجمعها في صيغتين جامعتين هما التسجيل والتوظيف ، ففي إطار التسجيل اقتصرت علاقة الشاعر بموروثه على استحضاره وإعادته إلى الأذهان بكل أصدائه وأصواته ، كما تمثل ذلك في الشعر الإحيائي ، أما صيغة "توظيف الموروث" فإن الشاعر فيها لا تقتصر علاقته بالتراث على مجرد التسجيل ، بل تتجاوزه إلى حواره والتفاعل معه والتأثير فيه ، وهذه العلاقة توكدها أقوال الشعراء النقاد (٥١) "فالموروث لا يعني أن يكون أدب الحاضر امتدادا للماضي ، ، بل فيضانا لأخصب أنهاره" ، "إن عملية الإحياء تتطلب استلهام التاريخ ، وبث الحياة في شخصياته ؛ لحملها على تخطى زمنها الذي عاشت فيه ، لتكون حضورا عظيما في حياتنا"!

هكذا كان اللقاء الخصب والامتزاج الفنى الرائسع بين الشاعر المعاصر وتراثه ؛ عاملا جوهريا فى دفع الحركة الشعرية الجديدة ، ومبررا قويا لوجودها واستمرارها ،

وخلال استعراض رحلات السندباد السبع تتعدد المواقف التي تكشف كثيرا من جوانب شخصيته ، لكنها تصدر جميعا عن وجه أصيل فيه افتتن به الشعراء ، هو وجه المغامر جواب الآفاق ، مقتحم الأهوال والمخاطر ، وثمة وجوه أخرى له ، منها "وجه المغامر الفنان" كما صوره صلح عبيد الصبور في مقطع "السندباد" من قصيدته الطويلة "رحلة في الليل" والذي يقول في نهايته - "السندباد كالإعصار ، إن يهدأ يمت"(ه) ، وهناك وجه الثائر المصلح المتمرد على الأوضاع المهترئة المتردية لمجتمعه ، كما في قصيدة "السندباد البرى" لنجيب سرور التي بالغت في إضفاء ملامح عصرية لا تتحملها الملامح التراثية للشخصية الموظفة(١٠٠) ، كذلك هناك من وجوه السندباد "وجه المهنوم الكسير" ، وأخيرا "الوجه الحضاري الشامل" ، الذي يعد أنضج هذه الوجوه وأكثرها عمقا وأوفرها شاعرية ، وأكثرها استيعابا لملامح الوجوه السابقة ،

ويطالعنا هذا الوجه المشرق في تجربة "خليل حاوى" الدى جعل السندباد علما على مرحلة شعرية من أخطر مراحل حياته، حاول فيها أن يحقق هويته الحضارية عبر سلسلة من الصراعات مع واقعه المتخلف ، تعكس ذلك قصيدتاه : "وجوه السندباد" و "السندباد في رحلته الثامنة" اللتان كانتا امتدادا ناضجا لـ "البحار والدرويش"(١٦) ،

وكما تعددت وجوه السندباد ، تعددت الأطر الفنية لتوظيفه في الشعر المعاصر (٢٠) ؛ فهو تارة "عنصر في صورة جزئية" ، وأخرى "مقابل تعبيري لبعد من أبعد الرؤية الشعرية"، وثالثة "إطار عام لقصيدة" ورابعة "عنوان على مرحلة" وأخيرا "محور لمسرحية شعرية" ، والوجه الرابع هو الذي استحوذ على اهتمام "على عشرى" بل إنه لم ينهض بتأليف الكتاب إلا من أجله ، وهنا تبرز تلك الطلاقة الفنية، ورهافة الحس النقدي ، وشاعرية اللغة ونصاعتها ودقتها ؛ كل ولك من خلال نظرة نافذة ثاقبة لدى ناقد أوتى الموهبة وملك أدواته النقدية ،

#### Y-V

يذكر على عشرى أن اختيار "حاوى" لرمز السندباد كان للتعبير عن مرحلة خطيرة من مراحل تطوره الشعرى ، هـى مرحلة بحثه عن ذاته عبر مجموعة من المغامرات الفكرية توكد أصالة تجربته ، وتفردها بجدية المعاناة وعمق الثقافية ، وهذه التجربة على ثرائها وتعدد أبعادها وتتوعها - تخضع للون فريد من الوحدة الفنية والفكرية ، حتى ليمكن اعتبار دواوينه كلها ديوانا واحدا ، بل قصيدة واحدة نامية متطورة بنمو تجربته وتطورها" ! ("١") ، ومن الواضح أن طول المعايشة من الناقد للشاعر ، والإعجاب الزائد به كانا وراء هذا الملمح من النبيع ، كما أتاحا له أن يحدد الميلاد البعيد لولع "حاوى" بالسندباد منذ أن أصدر ديوانه الأول "تهر الرماد" الذي يضم قصيدة "البحار والدرويش" التى نرى فيها البحار يحمل مكرم مندبادية لاتخطئها العين ؛ حتى لكأنه تخطيط مبكر

لشخصية السندباد التي تحددت ملامحها واكتمل نضبها في ديوانه الثاني "الناي والريح" ، فجعله عنوانا على قصيدتين يمثلان حوالي ثلثي الديوان: "وجوه السندباد" و"السندباد في رحلته الثامنة" وتعدان في نفس الوقت أنضج قصيدتين وظفتا شخصية السندباد ، أو أعادتا اكتشافه ، إلى حد يسمح لنا ببعض التجوز – أن نجعل السندباد " عنوانا على رحلة خليل حاوى الشعرية ، بل على حياته كلها" (١٤٦) ، ويلتظ الناقد الوجوه الجديدة الطريفة التي افترعها "حاوى" للسندباد ، ويلحظ قدرته البارعة على مزج الخاص بالعام ، والتعبير عسن أكثر الأشياء شمولا من خلال رموز شديدة الخصوصية ، كصاحبته الذي تجمدت صورته في رؤيتها فعجزت عن إدراك ما طرأ عليها خلال مغامراته واقتحامه الأهوال : "وجهي المنسوج من شتى الوجوه"!

وتحتوى قصيدة "البحار والدرويش" - كما سبق - ما يمكن أن يكون رسما تخطيطيا اشخصية السندباد التى يستمر "حاوى" فى تحديد سماتها وتشكيل ملامحها؛ فأحد قطبيها "البحار" يحمل من سمات السندباد الرحلة ، والمغمامة ، والبحث الدائم ، والإحساس المتجدد بالقلق ، على حين يمثل الدرويش قطبها الآخر بما يتميز به من عراقة ورسوخ وحكمه ثاقبة متدبرة ، تخاف المجهول وتعزف عن المغامرة ، ومسن الواضح أن القطبين يمثلان بعدين من أبعاد تجربة حاوى ، وذاته المنشطرة بينهما ، كما يعكسان محاولته الدعوب عقد مسلح أو إيجاد تكامل ينهى ما نشب بينهما من صراع مرير ، كن هذا الصراع كان لابد فيه من تغلب أحد طرفيه الذى بدا واضحا انحياز الشاعر له ؛ فقد قدم البحار / السندباد في

صورة حية متدفقة بالحيوية والمعاناة ، فــى مقابـــل صـــورة الدرويش التي يَرين عليها الخمود والجمود !

ولعل وضوح نتيجة الصراع بهذا الشكل قد قلل من لدة متابعته والمعاناة في كشف نتيجته (٢٠) و فصار شبيها بالصراع الناشب بين الفطرة "الغاب" و"الحضارة" في "الكواكب" ، حيث بدا واضحا من بداية القصيدة انحياز "جبران" للغاب و وهذا ما سبق أن لحظه عشرى في تتاوله للقصيدة (٢١) ، لكته من منطلق الإعجاب الزائد بحاوى يرى أن الصراع هنا صراع حقيقي وقوى ، خرج منه الطرف المنتصر "البحار" ممزقا جريحا ؛ لأن الطرف الآخر كان لديه الكثير : العراقة ، والحكمة الهادئة والنظرة الثاقية ، و!

وبعد أن قطع "حاوى" شطرا كبيرا من رحاته ازداد الصراع عمقا بين شطرى ذاته الله فين تجسدا في البحار والدرويش ، وإن كان الصراع قد أخذ صبيغا أخر ورموزا مغايرة ؛ كه صاحبة السندباد" التي ارتبطت باسمه ، وقبعت نتنظر عودته ، وتوقفت عند صورته صبيا ذا وجه غض برئ وغفلت عن تلك الوجوه التي تشكلت من المغامرة ، وخلفت أخاذيد عميقة على مُحيًاه ، وذلك كوجه الدهشة والإحساس أخاذيد عميقة على مُحيًاه ، وذلك كوجه الدهشة والإحساس العاد بالغيرة ، ولكننا نلحظ أن السندباد في غمرة هذه الوجوه المعامرة الجوابة يطل علينا بوجه مرهق مكدود ، أقرب إلى وجه الدرويش منه إلى وجه البحار ، ويبدو انزعاجه شديدا مما حفره الزمن على وجه البحار ، ويبدو انزعاجه شديدا مما حفره الزمن على وجهه من أخاديد ، حتى ليكاد يجد في مما خفره الزمن على وجهه من أخاديد ، حتى ليكاد يجد في معين صاحبته ويقيق على ذلك الوجه الطفلي البرئ المرتسم في عين صاحبته

"وجه الطفل" الذي غص بالدمعة.. "في مقهى المطار ٠٠ وكان العمر ما فات ٠٠ على زهو الصبايا ، وحكايات الصغار"! (١٧)

ثم يلتقى السندباد بصاحبته فى امتزاج رائع ، وكيان جديد يحمل ملامح كل منهما ، ويتجسد فيه كل ما هـو قابـل للبقاء والنماء ، ونها بشارة بعث جديد مـن وسـط الأنقاض المتداعية :

دمه فى دمنا ، يسترجع الخصب المغنىً حلمهُ ذكرى لنا ، رجعُ لما كنًا وكان

ويمرُ العمر مهزوما ، ويغوى عند رجاينا ورجايه الزمان (١٦٠) !

وهذا هو "الوجه السرمدى" ، وهو عنوان آخر مقطع من مقاطع القصيدة : الوجه المتجدد الذي يستمد ملامحه من كل ما هو قابل للنماء والخلود ، الوجه الذي عاش "حاوى" يبشر به ويخلص تجربته له ، حتى إذا ما اكتشف زيفه وتهافته لم يطق الصدقة ؛ فانتحر عقب الاجتياح الإسرائيلي للبنان ١٩٨٢ !

#### **T-V**

أما قصيدة "السندباد في رحاته التامنة" فإن الصراع فيها بين شطرى ذات الشاعر يتخذ صيغا جديدة أكثر شمولا وأعمق تناولا ، لكنها لم تخرج عن الصراع بين الدار القديمة التي يزمع الارتحال عنها ، والتي يمتزج فيها كل جليل ونبيل بكل ما هو بالي ومعوق ؛ وبين الغد المشرق الذي يشر به واحتشد له، ومن ثم فإن البعث الذي ينشده يحتم التجاوز واستشراف الغد، وتحمل ما يصاحب هذا المخاض من معاناة وآلام ؛ تحقيقا

للميلاد الجديد الذى لاتتى أطيافه تخايل الشاعر / السندباد ؛ بما تبشر به من خصب ونماء ونقاء بديلا للجدب والصقيع :

دارى التي تحطمت تنهض من أنقاضها ، تختلج الأخشاب ، تلتم ، وتحيا فبَّة خضراء في الربيع

ومن اللاقت أن هذا التطهر لا يتم بمعجزة سماوية ، وإنما بفعل إنسانى خالص ، وتضحيات واعية تهيئ الأرض لاستقبال المغد المضئ ، ، أو الحبيبة النورانية التى تتـد عـن التجسيد والتحديد ، فخطاها "زورق يجئ بالهزيج ، من مرح الأمواج فى الخليج" ، ويهش السندباد لاستقبالها فرحا ذاهلا.. إنها ذاته الجديدة بعد انصهارها وتطهرها ، والتى تغير فى ظلها كـل شئ ؛ فما كان – قديما – مصدر رعب له صـار فـى ظلها مصدر أمن وسكينة واطمئنان ! (١٦)

وفى المقطع التاسع من القصيدة بلحظ "على عشرى" بشائر البعث الحقيقى • • البعث الروحى والحضارى الذى يشمل أمته ولا يقتصر على ذاته : (٧٠)

مًا كان لى أن أحتفى بالشمس لو لم أركم تغتسلون الصبح فى النيل ، وفى الأردن والفرات ، من دمغة الخطيئة !

وبرغم أساه لفداحة ما ضحى به ، تغمره البهجة لنفاسة مـــا حققه:

ضيعت رأس المال والتجارة عدت إليكم شاعرا في فمه بشارة! (٧١)

وبانتهاء القصيدة يرى الشاعر أن السندباد قد أدى مهمته فى حياته الشعرية، بعد أن منحه أثمن وأغلى ما يمكن أن تمنحه شخصية تراثية الشاعر ؛ حيث عبر من خلالها عن

شتى أبعاد رؤيته الشعرية ، الروحية والفكرية والاجتماعية والوجدانية والإنسانية ، ولقد منح الشاعر بدوره السندباد أغنى ما يمكن أن يمنحه شاعر لشخصية تراثية مسن حيوية وتجدد ، وقدرة على الوفاء بكل المتطلبات الروحيسة والفنية للإنسان في كل العصور ((٧٧)) ،

وهكذا اكتملت رحلة على عشرى مع السندباد الذى ظل يخايله ويغريه بالتتبع في الشعر الحر ؛ فتوقف أمامه في عمله الثاني "استدعاء الشخصيات التراثية في شعرنا المعاصر" ، ثم عاد إليه في أكثر من مقال ، يعنينا منها مقاله "وجوه السندباد في شعر خليل حاوى" – مجلة الشعز ، يوليه ١٩٧٨ ، بل لقد تتبع هذا الرمز الخصب المعطاء في المسرحية الشعرية ووقف أمامه وقفات بديعة لا تقل في المسرحية الشعري نفسه ، وتتم عن تمثل واع المنماذج المدروسة في لغة شاعرية دقيقة ناصعة ، لغة تذكرنا بلغة الرواد الكبار التي تعد نوعا من السهل الممتنع ، لا يقدر عليه إلا أولو العزم من النقاد ! إنه يختلف عن أساليب تمتهن الغموض وتولع به ؛ ثقليدا ، أو سترا لشئ لا ينبغي كشفه !

يكمل "على عشرى" مشواره ، فيتوقف أمام استبداء السندباد في المسرحية الشعرية ، ويشير إلى سلبيات استخدام هذا الرمز ، ، من نمطية تحوله إلى رمز لغوى واحد المدلول ، يعجز عن تفجير طاقات تعبيرية جديدة يخلقها الشاعر من أبعاد رؤيته الخاصة وتجربته المتفردة ، ويُكسبها لونا واضدا من التميز والتتوع والغنى (٢٣) ،

كما يأخذ على المبدعين إخفاقهم في استيحاء شخصية السندباد وعدم مواءمتهم بين جانبيها ؛ فتارة تطغي الملامح

التراثية على الشخصيات وأخرى تطمسها الملامح المعاصــرة دون المزج بين الطرفين والمزاوجة بينهما مزاوجة خلاقة ،

وفي وقفة من وقفاته المتفردة ، يشير "عشرى" إلى مصادفة عجيبة ذات دلالة مهمة ، تلك هي أن "صلح عسد الصبور" الذي كان أول من اكتشف شخصية السندباد ، وأجاد توظيفها - هو نفسه الذي يكتب قبل رحيله عام ١٩٨١ : "عندما أوغل السندباد وعاد " ، وفيها تغضنت ملامحه بظلل الوهن والشيخوخة بعد أن كان "السندباد كالإعصار إن يهدأ يمت ! " ومن ثم كانت لفتة بديعة ممن رثى "صلح" بتلك يمت ! " ومن ثم كان عنوانها "الرحلة الأخيرة للسندباد"! (٢٤) ،

وأخيرا يعلى الناقد لشيوع روح الوهن والملل والانكسار على ملامح السندباد؛ لا لأن الشعراء قد استنفدوا كل الطاقسات الفنية ، كما يرى على عشرى فى أحد فروضه ، بل – كما فى فرضه الذى نرجحه – جاء شيوعها نتيجة فنية منطقية لطبيعة المرحلة الراهنة لواقعنا الحضارى ، وما يعتريه مسن وهن وخمود وانكسار ، وهزيمة ماحقة ، ، باحتلال الغسرب لعاصمة الرشيد ، ، الذى عوفى "على" من مشاهدته والعذاب به ؛ والتجرع المر لمضاعفاته !

- 4 -

1-4

لعل الوقفة السابقة أمام بعض كتب "على عشرى" تشف عن أبرز المعالم لمنهجه التقدى ، وقد ظل وفيا لهذا المسنهج ،

حريصا على ترسيخه طوال مشواره النقدى ؛ ففى دراسته الشاعر ، أو لديوان شعر ؛ يسم كل ديوان بابرز ما ينفرد به ، ويوضح الأطر التى تحدد ملامحه ، وتنير رؤاه ، كما يبرز العوامل التى تركت تأثيرها الواضح على المبدعين ، ويراجع بعض "المقولات" التى ذاعت عن بعضهم ، وأخيرا لا يفوته أن يعلل لوقفته الطويلة أمام بعض القصائد ، واستكفائه بها عن بقل الديوان ؛ لأنها استصفت أجود ما فيه !

ففى تناوله لقصيدة "وجوه الملك الضليل" من ديوان عز الدين المناصرة: "يا عنب الخليل" (٢٥) يبدأ بإلقاء الضوء على أهم ما يميز الشاعر من ارتباط عميق بتراثه العريق ارتباطا يُغنى به تجاربه، ويؤصل رؤاه، ويتخذ منه وسيلة ناجعة من أقوى وسائل التأثير في قرائه ؛ نظرا لما لهذا التراث لديهم من قداسة أكسبته طاقات ليحائية خصيبة تحقق تفاعلا خلاقا بين الشاعر وموروثه في إطار علاقة جدلية يتبادل فيها معه الأخذ والعطاء، والتأثير والتأثر، والانتقاء والتطوير،

ثم ينعطف الناقد ليضيئ تجربة "المناصرة" الحياتية والوجدانية ، ويبين أثرها في ارتباطه الوثيق بالتراث ؛ فتجربة الغربة والنشرد والنفي ولدت لديه إحساسا قوبا بالحاجة إلى الانتماء إلى موروثه ، وإلى قضيته ، ونتيجة لمذلك لم تعدد المقتبسات التراثية التي صدَّر بها الشاعر ديوانه - كمدخل له - حلية خارجية ولا حذلقة مدَّعاة، وإنما هي "مفاتيح ضرورية لفهم الرؤية الشعرية في هذا الديوان ، ومداخل أساسية لعوالم هذه الرؤية، وعلامات هادية على طريق رحلته الشعرية" (٢٧).

وهكذا تصبح مقتبسات مثل "البسوم خمسر" وغدا أمسر"

و"ضيّعنى أبى صغيرا وحمّلنى دمـه كبيـرا" ١٠ إلـى آخـر مقتساته التى تجاوزت العشرة - تلخص أهم بعدين من أبعـاد رؤيته الشعرية فى الديوان: الإحساس بالضياع الـذى فـرض عليه وليس له يد فيه ١ والإحساس بثقل التبعـة الملقـاة علـى عاتقه لاستعادة الوطن ١

ويضيف "عشرى" إلى نظراته السابقة نظرة لا تقل عنها تقابة ؛ عندما يلاحظ أن المناصرة برغم أنه اقتصر في استدعاء شخصية "امرئ القيس" على تسلات قصائد – فإن شخصية "الملك الضليل" تبسط ظلالها وإيحاءاتها على كل قصائد الديوان ، ولاتيى تطالعنا من كل قصيدة بوجه أو بآخر من وجوهها بحيث تصلح هذه الشخصية عنوانا على تجربة الشاعر في هذا الميدان (٧٧) ،

كما يضيف تحفظ دقيقا على ذلك الاستدعاء التراث ؟ بإشارته إلى أن الوجوه القديمة لامرئ القيس لا تظهر في "يا عنب الخليل" بهذا المظهر المحدد الحاسم ؟ إذ قد نرى لدى عنب المناصرة امتزاج ملامح وجهين أو أكثر ، أو طغيان ملامح وجه على بقية الوجوه ، وقبل أن يستعرض الوجوه التراثية ومدى توظيفها في الديوان يضع علامة هادية ، تقرر أنه إذا كان وجه اللهو في حياة امرئ القيس هو أكثر الوجوه طغيانا على تجربته ؟ فإن الوجه الشريد ، والوجه اليائس المهاوم ، هما أكثر الوجوه في تجربة المناصرة بروزا وطغيانا على الوجوه الأخرى ، حتى لا نكاد نعثر على وجه من الوجوه البائية يخلو من ملمح أو أكثر من ملامح هذين الوجهين المهاقية المنافرة بالمنافرة المنافرة المنافر

بعد تلك النظرة الشاملة الدقيقة يظهر الإبداع النقدى الذي يتناول النصوص المتعلقة بكل وجه ، ويطول بنا القول لو توقفنا عند تلك اللمحات النقدية الرهيفة العميقة ، وحسينا الآن أن نشير إلى ما تفيض به صور "المناصرة" من قدر ثقيل من الأحزان ، هذه الأحزان التي زادته حرصًا على الانتماء إلى وطنه والارتباط بذكراه ، بإبراز الأرومة البعيدة التي ينتسبان إليها معا - الشاعر والوطن - وهي الأرومـــة الكنعانيـــة(٢٩) . ولذلك فهو في الوجهين الأولبين اللذين وظفهما: وجه اللاهبي ووجه الشريد ، يظل ، ويخاصبة في الأخير - يكرر أدوات التمنى التي تُبرز ما يرجوه لهذا الوطن العريق السليب • كما بير زء حرصه على استمداد معجمه الشعرى ، وأدو اتــه الفنيــة من بيئة هذا الوطن • ثم يأتى الوجه الثالث من وجوه استدعاء التراث وتوظيفه: وجه النادم المفجوع الذي تمتد ظلاله علي الوجوه الأخرى ، والذي تدل عليه "قِفاً نَبْكِ" التي كان الشاعر قد فكر في تسمية الديوان كله بها ، وفي هذا البعد الباكي النادم بمتزج بكاء الذات بالوطن: فهو يوصي بما يراد لــه ولوطنــه بعد استشهاده في سبيله:

فادفن عظامى وانتظر

يومًا من الوادى شروقي

إنى لأخشى الموت في المنفى ، فمَنْ يروى عروقي (٠٠)

و هكذا كانت وقفته أمام الوجه الرابع : الوجه الموتور الساعى وراء الثار مجالا لبراعة على عشرى فسى الوقفات المتحليلية لمثل قول الشاعر (١٨) :

باحثا عن سوسنة فى عيون الخطب الجوفاء فى بحر الوعود الآسنة

لقد استقر يقينه على أن أوطان أمته خذاته ، كما خذات القيائل سلفه ، ومن ثم لا مفر أمامه من الارتباط مع ذويه بالوطن ارتباطا نضاليا تتجاوب فيه الطبيعة مع البشر ، فقد ارتبط كل منهما بالآخر بعلاقة نضالية عضوية حارة (٨٠):

خليلى أنت يا عنب الخليل الحر لا تثمر

وإن أثمرت كن سمًا على الأعداء كن علقم

وينتهى الناقد مع المناصرة بالوجه المهروم الذي يلقى بظلاله الكابية على الأبعاد الأخرى للرؤية الشعرية ، متوقفا أمام العطاء الشعرى المتفرد للشاعر في صوره الثرة الموحية : (٨٣)

مسدودة كل الجهات النيل يبكى والفرات عمان موحشة النيوت والثلج في بيروت

ودمشق سوداء الثياب!

4-4

كذلك نجد هذا المنهج في تتاوله لـ "الصورة الفنية فـى قصيدة أبى فراس الحمداني ( أ ) ؛ فهو يبدأ بالإشارة إلـى أن

مصطلح "الصورة" من المصلحات غير المحددة في المجال الأدبى ، وأنها تدخل عنصرا في تكوين ثلاثة من المصطلحات النقدية : الصورة الشعرية ، والأدبية ، والفنية ، وهي مرتبة تصاعبا وفقا لمدى اتساع مفهومها ، وليس لمدى تحدد هذا المفهوم ، فهي جميعا تثقق في خاصية عدم التحدد (٥٠)، ويشير إلى بعض الأسباب التي أدت إلى الاضطراب في مفهوم المصطلح ، كتعدد المرجعية بالنسبة له ، ثم يحدد المفهوم الواسع الذي يأخذ به في تحديد الصورة ، وهو "تجسيد المشاعر والأقكار في بناء لغوى ، وتشكيل المادة اللغوية في شكل جميل، وليس من الضروري أن تكون الصورة مجازية ، والمهم أنها توصل إلى خيالنا شيئا أكثر من مجرد مداولها المعجمي "(٢٨)،

ويتوقف طويلا أمام أنماط الصورة عند أبسى فراس ولا كنه يلاحظ هذه الملاحظة الطريفة عن "التلقائية وعدم التكفف"، أو بعبارة أدق عدم بروز الجهد والمعاناة ، و فكثيرا ما نلمح وراء هذه التلقائية الخادعة في بناء الصورة منطقا فنيا شديد الإحكام والبراعة ، ونظاما هندسيا لغويا شديد الصراحة. ولكننا – لفرط تمكن الشاعر من أدواته – لا نكاد نحس يدنلك المنطق أو بهذا النظام ، ونخال أن التشكيل الذي يطالعنا قد جاء عفو الخاطر ، ولكن التحليل الفني لبناء هذه الصور يدل على أن وراءها جهدا صادقا مبذولا ، ولكننا نرى ثمرة هذا الجهد ولا نرى الجهد نفسه !" (٧٧) ،

فصور أبى فراس فى رأى "عشرى" نوع من السهل الممتنع الذي يغرى بتأمله واستقصائه ، وهكذا فعل فاستعرض

"الصور التشبيهية" عنده ، وتوقف أمام النماذج التي اختارها توقفا بديعا يومئ إلى نواحي الجمال والتفرد فيها • كذلك كانت وقفته أمام "الصورة التشخيصية" التي خنقها القدماء بحصرها في مجال الاستعارة التي لابد أن تعتمد على مرجع تشبيهي فعلى ، مُغفلين ما فيها من حيوية وحركة ونبض ، غافلين عن أن "المشابهة" قد لا تكون أبرز عناصرها ، بل قد لا تكون هذاك مشابهة من الأساس ، نعم فتلك "الصورة التشخيصية" بما تقوم به من تشخيص المجردات ومظاهر الطبيعة لم تلق العناية الكافية لدى القدماء ، باستثناء العظيم "عبد القاهر"! وذلك الاهتمام هو ما نهض به على عشرى في إضافة الكثير والطريف إلى صور الحمداني خلال تحليله لها ، وقريب من ذلك وقوفه أمام "الصورة الواقعية والكنائيسة" ثم "الصورة الحوارية" التي جسدت - برغم قلتها - براعة الحمداني ، تلك البراعة التي لفت نظرنا إليها وأوقفنا أمامها ، ويظل يطرفنا بالجديد خلال تناوله "الصورة التشكيلية" المبنية على تتسيق مجموعة من الزخارف اللغوية : صوتية أو تركيبية ، أو دلالية "القصيدة التشكيلية في الشعر العربي" ؛ لأن المحور الأساسي لهذه هو التشكيل الكتابي وكيفية رسم الحسروف ، أما تلك فتعتمد على عناصر لغوية خالصة داخلة في صميم عملية التكوين الشعرى • ويمثل لها بالجناسات الناقصة في الأبيات التي ترد على نسق خالص ، وبالعبارات التي ثبني بطريقة معينة تريد من تحقق هذا النسق (٨٨)،

كذلك لا يفوته أن يعيد قراءة صور أبى فراس ليتوقف أمام "الصورة التفاصية" التى تستدعى التراث السابق على نحو

أو آخر من الأنحاء • تلك الصور التي ظلمها البعض بدراستها تحت مصطلح "السرقات" (١٩) •

ثم تأتى "الصورة القصيدة" التى مئاتها مقطوعات شعرية قصيرة نتكون من بيتين أو ثلاثة ، وتتألف من صورة واحدة تعبر عن خاطرة واحدة ، أو ومضة نفسية متجانسة ، ولعلها هى التى طورها البعض فيما بعد إلى ما عرف بالرياعيات"(١٠) ،

ولا يفوته أخيراً أن يشير إلى بعض الصور التى ملكت على الحمداني نفسه ؟ فكان دائم النظر فيها ليعرضها في معارض شتى (١٩١) ،

-9-

1-9

لبت حركة الشعر الحر كثيرا مما كان يحلم به "على عشرى" للشعر ، وحركت نوازعه الفطرية في عشرق الموسيقى وتتبع تطورها ونضجها ، خاصة إذا ارتبطت بالشعر ، ولسذلك وتتبع اهتمامه بروادها وتوقف أمام كثير منهم كالسياب ، ونازك ، والبياتي ، والشرقاوي ، وحجازي ، وعبد الصبور الذي يأتي الاهتمام به مجمدا وممثلا للاهتمام بالأخرين ؛ فهو نسيج وحده لم تصرفه اهتمامات أخرى - كما صرفت غيره - عن الشعز ، بل إن بعض هذه الاهتمامات - كالاتجاه إلى الدراما ساعدت على انضاج طاقاته الشعرية ، ودلت على توفيقه في المواءمة بين الشعر والدراما ، على عكس ما كان فسى التراث

المسرحى السابق له ، بل وزاد من هذا التوفيق قدرتــه البارعــة على مزج الفكر بالشعر مزجا خلاقا يؤكد أن الشاعر العظيم هــو مفكر عظيم فى وقت معا ، ومن ثم توقف عشــرى أمامــه فــى قصيدة غنائية : "أحلام القارس القديم (١٩٣) ومســرحية شــعرية : "ليلى والمجنون بين شوقى وعبد الصبور (١٣) ،

رأى "عشرى" - ومعه كثير من الحق - أن القصيدة من أهم القصائد في ديوانه الذي يحمل اسمها ، بل ربما في دواوينه كلها ، لأنها ذات مستوى فني رائع، كما أنها تجسد بعدا مسن أهم أبعاد تجربته ، وهو البحث عن البراءة المفقودة في "عالم يموج بالتخليط والقمامة ، كون خلا من الوسامة ! " ، وهذا التمزق الذي يعاني فيه من الرداءة ويتوق إلى البكارة والبراءة ؛ هو المحور الأساسي المتجربة في القصيدة ، بل في الديوان كله الذي يعرج على قصائده ملتمسا فيها ما يؤكد رويته النقية التي شملت الديوان ، ثم تريثت أمام هذه القصيدة التي يتجسد أحد طرفي الروية فيها (الشوق إلى الطهر والبراءة) على مستويين : مستوى أحلام الفارس القديم وما يتطلع البه من قيم براءة ونقاء ، ثم ماضى الفارس وما كان يسوده من قيم الفوسية والنبل ، وقد استغرق هذا الطرف معظم مقاطع القصيدة ، على حين لم يحظ الطرف الأول بأكثر من أبيات معدودة حدد فيها الشاعر ملامحه تحديدا قاسيا أليما !

ويظل الناقد يضيف إلى ابداع صلاح ابداعا نقديا ، يمثل في تلك الوقفة الطويلة الرهيفة أمام نجاح الشاعر في تحقيق توازن دقيق بين الطرفين بحيث يظل الطرف الأول الأصغر حجما هو الأتقل وزنا ؛ مستمدا رسوخه وتقلمه من واقعيته

الأليمة و في حين يظل الطرف الآخر برغم ضخامة كمسه ورهافة رؤيته وطهرها حلما من الأحلام تشيل كفته أمام ثقل الواقع وكثافته ! ثم يتخير "المفارقة التصويرية" منطلقا الموقوف على براعة صلاح في المقاطع الأربعة الأولى التي جسدت المستوى الأول لعالم الطهر والبراءة ، والتي تمنى فيها لو كان هو وحبيبته كغصني شجرة ، ثم موجتين توأمين ، ثم نجمتين جارتين ، وجناحي نورس رقيق ، ويمثل هذا الجو الشفيف إطارا نفسيا يضم الأمنيات الأربع ، ويحقق بينها نوعا من الوحدة والانسجام ، ولا يكتفى الشاعر لتحقيق نلك بهذه الوحدة النفسية الشعورية الوثيقة بين الأمنيات ، بل يضيف لونا آخر من الترابط الفني اللغوى ، يجعل الانتقال من أمنية إلى أخرى مبررًا فنيا ، بمقدار ما هو مبرر شعوريا ، لقد تمنى لو كان من الشتاء يستحمان بمياه الأمطار"! وكان هذا مدخلا إلى الأمنية الثانية:

لو أننا كنا بشط البحر موجتين صُقيتا من الرمال والمحار أسلمتا العنان للتيار

تشربنا سحابة رقيقة تذوب تحت ثغر شمس حلوة رفيقة

وهكذا تستمر الدورة الأبدية من البحار للسماء ،

ومن السماء البحار ، وتستدعى السماء بدورها صورة ثالثة من صور البراءة "تجمئين جارئين" صورة من أعنب الصور وأكثرها شفافية ، فكل الأدوات الشعرية التى استخدمها الشاعر في هذا المقطع تشع بالصفاء ، كتلك المفردات : النجوم ، الضياء ، العشاق، الدر ، الجنان ، الثغر ، السحاب ، ، التي يشكل منها الشاعر صورا عنبة تضفى على المقطع كله جوا من الصفاء الدافئ وينتهى بأنهما – النجمئين – سيبعثان بعد أقول الزمان في صورة دُرتين مُلقائين في طرقات الجنان ، ويشدان إلى صفائهما ملكا عابرا فيلتقطهما في حنو ، ويمسحهما في ريشه ، ويرشقهما في مفرقه الطهور ، ويكون ذكر "الريش" مدخلا فنيا بارعا للأمنية البارعة بأن يكونا "جناحي نورس ، ، يرف على السفن ليشر الملحين بقرب المرافئ" إلى "

ولا يكاد الشاعر يعود إلى طرف المفارقة الكثيب حتى يشعر بثقله الكابوسى ! فيفر سريعا من وجهه ، ويعبود إلى المستوى الثانى من طرف المقابلة ، وهو ماضى الفارس بقيمه النبيلة ؛ ليخفف من جهامة الطرف الأول، وقسوته التى تلف الواقع بالظلم وتشحنه باليأس ، اللهم إلا بصيص ضوء خافث في آخر هذا النفق المظلم ، يبعث أملا ضبعيفا في النجاة ، يتمثل في "الخلاص بالحب" الذي يعطى ويبذل "دون حساب للربح والخسارة" ، والذي ظل خيطا أساسيا في نسيج لحظة البراءة على مستوييها ؛ و "النجمتان" تضيئان للعشاق وللحزانى الساهرين ، ، و "النورس" ببشر المدلاح بالوصول ، ويسوقظ المنين للأحباب ! وهكذا كان "الفارس" في ماضيه يحس بالرثاء المؤساء الضعفاء ، يود لو يطعمهم من قلبه الوجيع ! (١٥٠) ،

في موازنته بين شوقى وعبد الصبور في مسرحيتهما عن اليلي والمجنون "(٩٦) ؛ يبدأ بلمس ما يجمع بينهما من صلات فنية ، فكلاهما بدأ غنائيا وحقق إنجازات ضخمة في مجال القصيدة • وكلاهما لم يطرق المسرح الشعرى إلا بعد أن رسخ قدمه في الشعر الغنائي • وكلاهما كان رائدا للمسرح الشعري في القالب الموسيقي الذي ارتضاه ، وأخيرا تجسدت تلك الصلة في "المجنون" الذي دارت مسرحية كل منهما حولسه ٠ وبرغم اختلاف "مجنون" عبد الصبور عن "مجنون" شــوقى ؟ فأن الأخير كان مُلهما أساسيا لعبد الصبور وهو يرسم ملامــح "مجنونه" العصرى ، بعبقرية استطاعت أن تنسج من خيوط هذاً الإلهام عملا شديد الاختلاف ، بارع الأصالة ، كما أفدت من الروافد التي غنت هذا الجنس الأدبي على امتداد عقود أربعة (٩٠٠) • ومن هنا حُق للناقد أن يطرح هذا السؤال البارع بصيغتيه هاتين : هل استطاع عبد الصبور في مسرحه ما لم يستطعه شوقى ؟ أو هل يعكس الفارق في المستوى الفني بين المسرحيتين ذلك البون الشاسع بين المناخ الفنى الذي كتب فيـــه كل منهما مسرحيته ؟ وبعد تردده في أن يجيب عن السؤال بالإيجاب ، ينصرف عن المفاضلة لأنها ليست من هدف. ويتجه إلى بيان الوشائج التي تربط بين العملين ، من حيث المصادر التي استمد منها كل منهما ، وعلمي رأسها كتاب "الأغاني" الذي حوى كثيرا مما يتعلق بالمجنون • وبعض هذه الأخبار أدى في رأى نفر من الدارسين الى إنكار وجود المجنون ذاته! (٩٨) و لاحظ الناقد اعتماد شوقى شبه الكامل في أخبار المجنون على "الأغاني" لدرجة اتهمه فيها البعض بأنه لم يزد على أن صاغ أخبار الأصفهاني عن المجتون • ناسين أنه

في المسرحية خالفه في مواقف أساسية كثيرة (<sup>(19)</sup> .

أما مسرحية عبد الصبور فتبتعد عن مسرحية شوقى بنفس القدر الذى تقترب به منها ؛ فاستلهامه لعمل شوقى شاهد من شواهد أصالة عبد الصبور وتفرده ، برغم تأثره بالعنوان وبالمشهد الذى يلتقى فيه قيس بليلى فى ديار تقيف بعد زواجها من "ورد" ، وبالهيكل الدرامى الذى يقوم على علاقة الحب الثلاثية الأطراف : الحبيب ، الحبيبة ، الغريم ، وأخيرا تاثره به فى رسم شخصية البطل المقضى عليه بالهزيمة بسبب عشقه المرضى ، وإن بدا لدى عبد الصبور أكثر تطورا ونموا مس المناحية الدرامية ، ناهيك عن بعض المشابهات الأخرى كسريان الروح الفكاهى عبر الجو المأساوى ، لكنها جاءت كسريان الروح الفكاهى عبر الجو المأساوى ، لكنها جاءت الفطية" عند شوقى ، "سوداوية" عند عبد الصبور (١٠٠٠) ،

بقيت إشارة دقيقة لعشرى حول "الهم السياسى" الذى اقتصــر على مجرد الرصد التاريخى عند شوقى ، فى حين أن السياسة هى الهم الأكبر فى مسرحية عبد الصبور ، ممثلا فى مشاعر الهزيمة والإحباط والقهر السياسى الذى عانى منه المصريون فى اعقــاب هزيمة ١٩٦٧ ، ولذلك فإن هزيمة "مجنون شوقى" كانت فى مجال الحب فقط أما هزيمة "مجنون عبد الصبور" فقد كان فــى مجـال الحب والفكر والأدب والحياة (١٠٠١) ،

-10-

1-1.

وهكذا ظل "عشرى" وفيا ثمنهجه ؛ يفحص قضاياه وينعم النظر فيها ، ثم يعود منها ممثلئ الوفاض ؛ لبطرف قارئك

بالجدید المدهش ۰ فهو بری الأشــیاء رؤیـــة طازجـــة تســبر أغوارها ، وتری الطریف فیمن براه غیره عادیا !

شئ من ذلك نلمسه في بحثه: "استلهام شخصية الرسول عليه الصلاة والسلام في الشعر العربي المعاصر" (١٠٢٠) فنحن نعلم مدى تحرج المسلم من خدش هالة التقديس التسى تحريط بالرسول الحبيب و وهذا التحرج هو الذي أدى إلى شيوع منهج "تسجيل التراث" – لا توظيفه – في كثير مما قاله الشعراء فسي الموضوع، وهو منهج أقرب إلى الأمانة التاريخية منسه إلى الأوظيف الشعرى الرمزى للعناصر التراثية ،

بدأ الناقد بتصنيف الأعمال الشعرية في إطار هذا المنهج إلى أربعة أنماط: البطولة التاريخية - قصيدة المديح النبوى - قصيدة البوح والشكوى، المسرحية والتمثيلية الشعرية ، واستعرض أبرز ما يضمه النمط الأول الشوقى ، ومحسرم ، وأبي ريشة ، وأعمل حاسته النقدية المتوفزة ، واتخذ مسن تصوير ثلاثة الشعراء لحادث الهجرة ؛ مقياسا لمدى بسراعتهم والمفاضلة بينهم ، بعضهم مع بعض ،

فشوقى فى "لول العرب وعظماء الإسلام"، "يفصل" الحدث تعصيلا أقرب إلى النثر منه إلى الشعر ، يستخدم فيله اللغة استخداما دقيقا ، بعيدا عن التوظيف الشعرى البارع الذى لمسنا بعضه – فيما بعد – فى "تهج البردة" و"الهمزيسة" ، شميشير إلى طغيان "النثرية" على المطولة بتأثير قالبها الموسيقى "الرجز" ، الذى لا تخفى صلته بالمنظومات العلمية ، ومن ثم سماه البعض "حمار الشعراء!" على حين أن محرم فى "الإلياذة الإسلامية" أفاد من الإيقاع الجليل الضخم لل "الخقيف" ، كما

بني الأبيات على قافية موحدة زادت إيقاعه مهابة مكتب من تخبل عدة صور شعرية موحية تفوق التسجيل النثري الطاغي على شعر شوقى: "يوم يمشى الصدّيق في نوره الزاهي، ١٠ لا يبالي غيظ القلوب • • و لا يحفل في الله لائما" •

أما مطولة أبي ريشة "محمد" فهي التي تعلو هذه "المطولات" وتفوقها جودة وإيحاء برغم "أمانتها التاريخية":

وقفت دونه قريشُ حَيارى وتناثَ جريحة الكبرياء وانثنت والرياح تجارُ والرمال تثير في الأوجه الرياداء هلكي ياربا المدينة واهمى بساخي الظالال والأسداء

ثم يلاحظ " عشرى " أن النمط الثاني "المديح النبوي" هـو أقدم الأنماط وأكثرها شيوعا ابتداء من "كعب بن زهير" وانتهاء بالشعراء المعاصرين وأشهرهم "شوقى" الذي جعل نفسه أحد الغابطين للبوصيري ، وأحد البارعين في هذا المجال ، في وقت معا؛ مع أنه يناصبي زهيرا ، ويضع نفسه معه في قرن : يُزرى قريضي زهيرًا حين أمدخه ولا يقاسُ إلى جُودي ندى هرم

أما أمام "البوصيرى" فإنه يغض الطرف ويخشع:

لصاحب البسردة القيمساء ذي القسدم مَن ذا يعارضُ صوبَ العارض القررم يغبط ولينك لم يُسدّمم واسم يُلم وإنما أنا بعيض الغيابطين ومين

وللدكتور شوقى ضيف في هذا المجال إشارة لافتة ليـت "عشرى" رآها وتوقف أمامها (١٠٣) ؛ فقد ذهب إلى أن مثل هذا المديح من البوصيري كان يحوى مضامين طريفة ، على رأسها الحث على الجهاد والتحريض عليه ضد الصليبيين الذين عاتوا فسادا في البلاد ، وسخّروا الدين لأغراض بعيدة عنه ،

وقد لمس "عشرى" مدى الاحتذاء الشديد من المعاصسرين للقدماء ؛ حتى إن أولئك بدأوا مدائجهم بالغزل الذى استه القدماء في مطلع قصائدهم ، اللهم إلا "سازك" في "زنابق صوفية للرسول" ، فقد خالفت المحافظين ، ووفت لاتجاهها الابتداعي بما فيه من عواطف وأحلام وصفاء ، فضللا عن براعتها في توظيف الرمز ، واستخدام قالب موسيقي مولد من "مخلع البسيط" ،

ثم يتوقف أمام "قصيدة البوح والشكوى" التى تنضوى تحت المنهج التسجيلى ، والتى يغلب عليها التعبير العقوى التقائى المؤثر بفضل الصدق الشعورى الحار ، وهنا يطرفنا بوقفة دالة أمام جانب مهم من الجوانب الثرة فى شخصية الدكتور أحمد هيكل وهو جانب الإبداع الشعرى ؛ بما فيه من بساطة آسرة ، وصور فنية موحية ، نقوم على مفارقات تصويرية بين ماض زاهر المسلمين ، يتضاعل أمامه واقعهم المتردى !

وأخيرا ينتقل من الشعر الغنائي إلى المسرح الشعرى ، فيستعرض "قافلة النور" لعزيز أباظة" و"معجزة الغار" لمحمود حسن إسماعيل .

ولكى يستكمل الموضوع يشير إلى بعض المحاولات التي لم تكنف بتسجيل التراث الدينى ، بل وظفته لتصوير قضايا معاصرة كقصيدة "الخروج" لصلاح عبد الصبور ، التي استلهم فيها "هجرة الرسول" استلهاما عكسيا ، لأنه ليس هناك من

يطلبه سوى ذاته القديمة الموبوءة ! ومن ثم لم يصطحب معه أحدا ليقديه بنفسه ؛ لأنه لا يهدف إلا إلى الهروب مسن تلك الذات ، وهكذا نجح في توظيف الحادث الديني في التعبير عن تجربة ذائية شديدة الخصوصية (١٠٠٠) .

#### 4-1.

فى تتاوله للداووين ، نجده يلمس فى ديوان "أبى سنة": "رقصات نيلية" (١٠٠) تلك الثنائية المألوفة بين الحلم والواقع ، لأنه يرى فى "أبى سنة" فارسا رومانسيا قادرا على الحلم فى زمن عز فيه كل شئ حتى القدرة على الحلم ، ، ، دون أن يغرق فى دوامات التهويمات الهروبية ، أو أن ينصرف عن الانغماس فى هموم أمته ، ، بحيث تتلاشى التخوم بين ما هو عام وما هو خاص فى رؤيته الشعرية (١٠١)،

وعند الإشارة إلى الدواوين التى تدور حول النيل ، لم يكن ديوان حماسة – أو قصيدته الطويلة – "حوار مع النيـل " قــد صدرت(١٠٧) ،

ويدور الصراع بين مظاهر الجمود والخمود والتخلف أو الواقع ؛ وبين الحلم ، أو الغيرة على تراثه وقومه ، "وداخل هذا الإطار العام لروية الشعر في الديوان كله يتشكل طرف الصراع في صور وأشكال فنية كثيرة ، ويتجسدان في رموز وأقتعة عديدة" (۱۰۸) ،

ثم يتتبع هذا الخط فى قصيدة "رقصات نيلية" التى يرمل فيها النيل لمصر ، أو القوى النبيلة فيها ؛ فهو "ممعن فى صباه الجميل" يدوس العقبات ويتخطاها ؛ يشتهى أن يكون طليقا :

## حين تُهوي القيود

# على معصميّه فيجعل منها أساور فوق الزنود ! (١٠٩)

ويشير "على عشرى" إلى ما اقتضته هذه الرؤية الشعرية ذات الطبيعة الثنائية من شيوع أسلوب "المفارقة التصسويرية"، وإلى اختلاف طبيعة الرؤية في كل قصيدة ، ثم إلى اتخاذ تلك المفارقة ، إطارا عاما تتعانق في داخله كل الأدوات الشعرية الأخرى ، وأخيرا يشير إلى تبادل المواقع بين طرفي المفارقة ؛ حيث مثل الحلم وجهها الكابي ؛ لأنه حلم زائف! في حين كان الواقع الذي هرب منه أكثر وضاءة وإشراقا!

وفى المعجم الشعرى يلمس الناقد شيوع الثنائيات ، والمزج بينها بعضها ببعض أحيانا ، وإضفاء ملامح من أحد محوريها على الآخر ، حتى وصل الأمر إلى شئ من "العبث التصويري": "قنديل مُطفأ ، رجل في زواية معتمة ، يهوى في عينيه قمر كذاب" (١١٠) ،

ثم يشير إلى براعة الشاعر وولعه بـ "التشخيص" ، وإلى مزجه بين عدة وسائل في تشكيل الصور ؛ كأن يمزج أسلوب "المونتاج التجميعي" بأسلوب "التداعى السيريالي" ليجمد رؤيا كابوسية عبثية :

قواقعُ محشوة بالصراخ ، وحوتُ تَبْاعَبَ فابتلع البحر! جمجمة في الفضاء ، طير يرف على أغصن من دماء (١١١)

أما فى "الشاعر والقضية - نظرة فى شعر فولاذ الأنور" (١١٢) فهو يبرز أهم المعالم التى تميز الشعر والشاعر ؟ فذا يقبع فى أعماقه - عند قدومه إلى القاهرة - توجس فطرى يحمله عادة كلُّ قادم إليها من الريف ، لكنه لم يصل إلى الحدة التى يصورها ديوان "مدينة بلا قلب" لحجازى ، أما الشعر فيحدد رؤيته العامة فى بعدين - عاطفى ووطنى - متوازيين غالبا ، ونادرا ما يلتقيان ، حتى إذا ما التقيا وصل الشعر إلى درجة عالية من النصح والعمق والتكامل ، كما فى قصيدة "لأن ما بيننا جسر من الموت ، "(١١١) ولا ينسى "على عشرى" أن يحدد خطاه وهو يحلل مثل هذه القصيدة فيشير إلى أن هذين البعدين لم يكونا أكثر من إطارين عامين "تعدت خلالهما رؤية الشاعر الخاصة ، وتجاربه الجزئية التى أضفى تتوعها وتشابكها على التجربة قدرا طيبا من الغنى والتنوع" (١١٠) ،

ويفحص الناقد أدوات الشاعر الفنية من مفارقة تصويرية وحوار ورمز وتكرار ، ويتعقب ما تثمره في الديوان من ثراء وعمق ، من خلال بظر نقدى بصير بالموسيقى وما فيها من إيقاع هادر أو بطئ ، وتتبع فاحص لما تضيفه إلى التصوير في الديوان من إبراز للخلجات الشعورية الغامضة التي تستعصى على اللفظ ، كتوقفه أمام الصفاء والنقاء والضياء الدي أنار وجه مصر بعد نصر العاشر من رمضان – ممتزجا بوجه جارته البرىء العطوف:

## أحسك قلبين يلتحمان

وخذين يلتصقان

وناسًا يسيرون ، يبتسمون

وأرضا لها شجر تحته يستريح المستون!

"ققد استخدم عناصر موسيقية إضافية تزيد من تأثير الجانب الموسيقى ويروزه ١٠٠ فهنا بيت واحد مندور ، مذاه أربعون تفعيلة ، ذات قواف داخلية تزيد منها الموسيقى شراء وتأثيرا (١١٥) .

#### -11-

يبدو أن عشرى كان يرهص بما عاناه في حياته من خمول لا يستحقه ، وظل يلاحقه بعد وفاته ؛ إذ أن السطور القليلة التي نشرت عنه – بما تعكسه من إهمال – يعيدنا إلى النقيض المقابل عندما نقرأ عن "التأبينات" التي تسود عشرات الصفحات عن راحلين لا يستحقون إلا الدعاء لهم بالرحمة !

وها هو ذا يتصدى لإنصاف واحد من هـو لاء العظام الذين لم يقدرهم الدارسون حق قدرهم ذلك هـو "الرَّماتي" (٢٨٦هـ) مؤلف "النَّكت في إعجاز القرآن"(١١١) التي تركت أثرا بارزا في مسار التأليف البلاغي والنقدى ، واشتملت على نظرات بلاغية ونقدية بالغة النفاذ ، دعته إلى أن ينسبها إلـي البلاغة لا إلى علم الكلم ، وتوقف عند من "تقلوا" عنه دون إشارة إليه ، كصاحب الصناعتين ، ومن تأثر به كالخطابي ، وابن سنان ، وابن رشيق ،

ثم يشيد بتعريفه للبلاغة "إيصال المعنى إلى القلب في أحسن صورة من اللفظ"(١١٧) عيث اهتم بالوظيفة التعبيرية للصورة : "ايصال المعنى إلى القلب" وبالقيمة الجمالية : "فيي أحسن صورة من اللفظ" • وقد حكمت هذه النظرة البارعــة الواعية معالجة الرماني للفنون البلاغية التي عرض لها ، مازجا النظرية بالتطبيق على نماذج من القرآن الكريم معتمدا على ذوقه الأدبى المرهف في إبراز مواطن الجمال فيما عرض له ، ومستعينا بتقافة واسعة في تحابيل المكونيات البلاغية للصورة ، نلمس ذلك في الأبـواب البلاغيــة التــي عالجها، كالإيجاز الذي راد فيه نظرات ثاقبة عن إيجاز الحذف وإيجاز القِصر ، مشددا على التفرقة بين الإيجاز والتقصير ؛ فالأول بلاغة والثاني عِي (١١٨) . كذلك يفرق بسين الإطنساب والتطويل بمثال طريف ٠٠ فالذي يقع في التطويل يشبه من يقطع طريقا بعيدا إلى غايته ، جهلا منه بالطريق القريب ، أما الذى يستخدم أسلوب الإطناب فهو لا يستخدم الطريسق البعيد جهلا بالقريب ، بل لأن سيره فيما اختاره يحقس له متعه إضافية من مناظر جميلة تبهج النفس وتروح عنها(١١٩)

ويظل "عشرى" يرصد جوانب مختلفة ثبرز هذه العبقرية التي لم تتل ما تستحقه ؛ فعند حديث الرماني عن "الاستعارة" لا يتوقف أمام المباحث التقليدية كبيان أركانها ، وصلة المعنى الحقيقي بالمعنى المجازى ، بل يركز على القيمة التعييرية لها. و"كل استعارة توجب بلاغة بيان ، لا تتوب منابه الحقيقة" (١٧٠) وتلك النظرة الثاقبة هي التي وجهت دراسته لــــ "الفاصلة" - والتي آثرها على السجع - في القرآن الكريم ،

ويختم عشرى دراسته بهذا النقدير الحزين : "بهذه الرؤية الثاقبة نزك الرماني أثره العميق في مسار التأليف البلاغي والنقدى • وبهذه النظرات النافذة في ماهية الصورة البلاغية وضع أساسا ومهد طريقا لدراسة الصورة البلاغية • • لو قيض لبلاغتا أن تواصل السير فيه لكان لها تاريخ آخر"(١٢١) •

#### -11-

#### 1-14

فى بعض الأحيان يكتب "على عشرى" فى بعض الموضوعات مضطراً أو مجاملاً وذلك حين يدفعه حياؤه ودماثة أخلاقه إلى تلبية دعوة أدبية حول موضوع أو شخصية، تنظمها جهة من الجهات فى بعض الأقطار •

من ذلك اشتراكه في ندوة "الموسوعة الميسرة التراث العماني" (١٣٢) التي تقوم بـ "تقديم علمي معاصر لخلاصة كتب التراث العماني" ، والتي كانت حلقتها الأولى من القسم الأدبي بعنوان "ديوان الستالي ، مادح بني نيهان ١٨٤-١٧٦هـ " ، في هذه الندوة بدأ "عشري" بالإشارة إلى الغموض الذي يكتنف مولد الشاعر ووفاته ، وخلال ذلك أورد بعض المراجع التي تحدثت عن الأدب العماني ، ثم تناول عصره وحياته وتفاقت متناولا عاديا بعيدا عن إبداعه النقدى الذي أجبره شعر الديوان على الانزواء ؛ بحثا عن ملمح متميز ، أو إثارة لقضية طريفة ، فالديوان يدور معظمه حول المدح ، ومدهم مدح طريفة ، فالديوان يدور معظمه حول المدح ، ومدهم مدح الشيري بحيى "السنة" التي لاحظها ابن قتيبة وأغرى الشيعراء

بها! اللهم إلا بعض المحاولات التى "هجم" الشاعر فيها على المدح دون تمهيد ، أو بتمهيد غزلى عابث ، يمزج أحيانا بينه وبين الإحساس بالندم على ارتكاب هذه المعاصى! هذا الإحساس الذى سيطر عليه فيما بعد إلى درجة أنه أفرد له بعض القصائد الطويلة ،

ويستنبط الناقد من كثرة حديث الستالى عن الشيب أن معظم المنشور في الديوان من نتاج مرحلة الشيخوخة ، خاصة أن القصائد التي لم يشر فيها صراحة إلى الشيب تتساول موضوعات معاصرة للموضوعات التي تدور حولها القصائد التي أشار فيها إلى شيبه ،

وهنا تبدأ عبقرية على عشرى في التململ من الأسر، والاستجابة إلى طبيعتها المبدعة ؛ فيطرح عندا من التساؤلات: هل لم يبدأ الستالي كتابة الشعر إلا بعد أن تقدمت به السن ؟ أم أنه اقتصر في ديوانه – أو اقتصر جامع الديوان أو ناسخه على قصائد هذه المرحلة ؟ وإذا كانت الإجابة عن السؤال التاني بالإيجاب فما الدافع لإغفال شعر الشباب ؟ هل لما به من مجون ؟ هذا تعليل مردود ؛ لأن المنشور في الديوان لا يخلو من مثل هذا المجون وهنا يفترض الناقد أن الموجود من الأشعار ربما كان اختصارا لديوان أوسع للستالي ؛ لأن ناسخ الديوان من سلالة آل نبهان ! وقد يكون ذلك هو السبب في الايتصار على مديحه لأجداده "النباهنة" وإغفال ما عدا المديح.

ويستمر في محاولة الامتصاص من نبع لا يسعفه ؛ فيتحدث عن "أنماط معمار قصيدة المدح" ! ثم يسلط أشعة من حسه النقدي على تلك الأنماط! فيرى أن المديح في النوان

كان إطارا عاما تتعانق خلاله مجموعة من الأغراض المتعددة، لكل منها مكونات شعورية وفكرية تميزه و لكن الشياعر استطاع أن يمزج بينها ليكون رؤية شعرية متميزة "إن لم تكن في مكوناتها التفصيلية ووسائل التعبير عنها ؟ فعلى الأقل في دور انها كلها حول محور أساسى واحد"(١٣٣) ومن الواضح أن الناقد هنا يريد أن يخرج شيئا من اللا شئ؛ فتتوارى النظرة الموضوعية خلف رهافة الشعور و

لكنه سرعان ما يعود إلى "موضوعيته" فيشير إلى القصائد غير المدحية كالهجاء ، والغزل الدذى كشرت أبياته نظرا لارتباطه بالمديح وتمهيده له ، ثم يجهر بالإقرار ، في نتاول الرثاء ، بأن قصائده "تنتثر فيها مجموعة من المعانى والصور الواضحة التكلف"، (۱۲۴) وأن "الستالى شاعر تقليدى وصياغاته قح؛ أدواته أدوات تقليدية ، وخياله خيال تقليدى ، وصياغاته الفنية صياغات تقليدية "(۱۲۰) و"استخدم البديع بصورته التقليدية الموروثة ، وأكثر من استخدام بعض فنونه إلى الحد الذى كان يوقعه فى التكلف الممجوج" ، ويبالغ فى تكديس المحسنات بصورة تسقطه فى هوة التكلف المرذول"(۱۲۲) ،

وأخيرا يعود إلى همه الأساسى ممثلا فى موسيقى الشعر فيقوم بإحصائية لبحور الديوان ، ويلاحظ بعض الجديد لسدى الشاعر ، من مثل كتابته لبعض القصائد على نظام "الرباعيات" و"الخماسيات" ، وكتابة بعض آخر بإضافة القوافى الداخلية الترصيع" الذى يبدو مقبولا فى القصائد ذات الإيقاع المركب ، وهى جد قليلة فى الديوان!

يتضبح من عنوان بحثه "استدعاء التراث في الشعر الكويشي" (١٢٧) أنه يقترب من التطبيق لكتاب، الأول "آستدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر" على الشعر الكويتي (١٢٨) ومن ثم نكر بكثير مما فيه ، من مشل مقولة اليوت : "إن أفضل مافى عمل الشاعر ، وأكثر مافي أجزاء هذا العمل أصالة وتفردا هي تلك التي يثبت فيها أسلافه الراحلين". ثم يستعرض مصادر هذا التوظيف ضاربا الأمثلة لكل مصدر، متوقفا أحيانا ليحلل بعض المقاطع • فبدأ بالمصدر الديني شخصية كان أو حدثًا ، وأتبعله بالمصدر التاريخي ، شم الصوفى ، والأدبى • ويبدو الناقد هذا عجلان يُغدّ السير ليلب. ما طلب منه ، و "يؤدى الواجب" الذي فرض عليه ! ومن شم غابت - أو قلت - تلك الوقفات المتفردة أمام النصوص التي طالت وطغت على النظرة النقدية ! • وهنا لا بأس أن نستعيد مداعبتنا له بأنه دائما يختنق في "الأماكن الرسمية" ويضيق بــ "الانضباط" أمام "الناس اللي فوق"! • وهذا الموقف شبيه بالموقف السابق الذي تناول فيه "ديوان الستالي" • وغالب ما يحول حياؤه المفرط - فيما نظن - دون رفض إجابة تلك الدعوة أو هذه • لعلمنا بزهده في معظم هذه التجمعات نتيجــة ملاحظات له عليها ، وعلى غيرها من بعض التجمعات الثَّقافية في العالم العربي • ولم يكن ذلك – كما أشيع عنـــه – انزواء أو تقوقعا!

وفي تلك المواقف كان - لحيائه النادر - يجهد نفســ ،

ويطيل سفره ، ليستخرج - كسندباده – اللألئ من محارات . . خلت منها !

على أية حال ، استمر "على عشرى" في استعراض المصادر وكان آخرها المصدر الأسطورى والشعبى ، فتوقف عند رمز "السندباد" عشقه الأول والمستمر ، وتحفظ على "التوظيف" الذي يفرض عليه ملامح تختلف عما عرف به من الرحلة والمغامرة والاكتشاف ،

#### 4-11

أما "الأدباء الدعاة" (١٢٩) فقد كتبه عن صديقه الدكتور جابر قميحة، وقد اجتهد في ألا تحول الصداقة بينه وبين النظرة الموضوعية ، متتاسيا رهافة حسه ، وعميق إخلاصه لمن يصادق،

بدأ - كعادته - بتحديد المراد من العنوان ؛ في الأدياء الدعاة هم "أولئك الذين يمثل الإنتاج الأديسي مجال نشاطهم الأساسي ، ولكنهم يوظفونه في سبيل الدعوة ، فينطلقون في الأساسي ، ولكنهم يوظفونه في سبيل الدعوة ، فينطلقون في يتطلبها نقاد في الدرجة الأولى أدبا تتحقق فيه كل الشروط التي يتطلبها نقاد الأدب ودارسوه في أي نص ليكون أدبا ، وأولها أن تتوافر لهذا الأدب لغته الفنية الخاصة التي تعتمد على الإيحاء أكثر من الهذا الأدب لغته الفنية الخاصة التي تعتمد على الإيحاء أكثر من اعتمادها على التصريح والمباشرة بكل ما نتطلبه هذه اللغة من صور ، ورموز ، وخيال ، ، ، إلى غير ذلك مما يجعلها تميل إلى الهمس والخفوت ، وهو عكس ما نتطلبه لغة الدعوة من جهارة ومباشرة ووضوح ، وهذه هي المعادلة الصبعبة التي

وعلى هذا ، بدأ في البحث عن تحقق هذه الأسس التي لا خلاف عليها في نتاج "قميحة" ، فأشار إلى توظيفه الموروث الإسلامي من شخصيات وأحداث في تقديم تجارب معاصرة ، ولم يتوقف الناقد – وكان ينبغي أن يتوقف – أمام تاريخ صدور أول ديوان للشاعر "لجهاد الأفغان أغني" : ١٩٩٧م ، باستثناء الإشارة إلى أن معظم قصائده سبقت كتابتها تاريخ النشر بخمس سنوات ، أي أن الشاعر وهو من "درعميي" الخمسينيات ، كان على وشك أن يبدأ العقد السابع من حياته ! أفلا يثير ذلك سؤالا عن "طول الكمون" لهذه الموهبة ؟ أو عن نتاج شعرى كثير كان ينبغي أن نطلع عليه لكنه طمر أو ضيع؟ وأخيرا ألا ينكرنا "قميحة" بما فاض به تراثنا الشعرى من تعليل لألقاب "النابغة" التي لقب بها كثير من الشعراء!

وقد يقال إن عاطفة الحب الشاعر هي التي حركت الناقد لكي ينظر إلى نتاجه "من محاجر عين قيس" ، كما يقال ! لكن الحق أن تتاوله لم يخل من إشارات ذات دلالة ؛ ف "الصور الشعرية قليلة وبسيطة ، في إيقاع نشيدى تمتزج فيه حرارة الحماس ببساطة الصور وقدرتها على الإيحاء" ، لكنه كثيرا ما تغلبه رهافة الشعور ورفعة الخلق ؛ فيحاول "توظيف" حسب النقدى لـ "خلق" هذا الإيحاء ، فيقول - متلا - : "بيدأ الشاعر بصورة شعرية عميقة الإيحاء على الرغم من شكلها التقليدى : "إن الكلمة عرض الشاعر ! " (١٣١١) ،

ويترك الناقد "الإيحاء" ليفرغ من "الوسائل" التي وظفها

الشاعر الإصفاء الطابع الإسلامي كالمعجم القرآني ، واحتذائه النظم القرآني ، والموروث الإسلامي ممثلا في شخصيات الصحابة ، والتابعين ، والقادة ، ويجهد "على عشرى" نفسه في ذكر الآيات القرآنية التي أوجد الشاعر "التناص" بين شعره وبينها ، ويفيض في ذكر تلك الأسماء التي يرى أن مجاهدي الأفغان جدوا حياتها وأعادوا "خاقها" ! لكنه يسكت عن "التحليل" ، ، ربما كان لعدم وجود ما يقوله ، أو وجوده لكنه ليس في صالح النص ! وهذا نموذج رآه الناقد - ضمن نماذج كثيرة - حقق قدرا كبيرا من جمال الشكل الفني ؛ نسوقه لعلل القارئ يرى فيه غير ما رأيناه ، مع تقديرنا العميق لشخص صاحبه (١٣٣) ،

دعْنى الملّى ناظرى من مصعب وأعيش معنى الحقّ فـى سـلمان وكذا على والحسين وجعفر وتهيم روحى فـى سـنا عثمان وأقول مرحى حمـزة وأسامة معـه المثنى الفساتح الشبيباني ورفرف الرابات فـوق قتيبة ومحمد بـن القاسـم المروانيي هذا هو الماضي الجليل بمجده يحييه إصـرار الفتـي الشـيباني

ويستعرض الناقد الديوان الثانى الشاعر "الزحف المدنس" والثالث "حديث عصرى إلى أبى أيوب الانصارى" • ثم يتوقف أمام الملامح الإسلامية للقصيدة التى حملت ذات العنوان • ويرى أنها قامت على مفارقة تصويرية بين الماضى المضىء لأحوال المسلمين وحاضرهم الكابى المهان ! • • وفى مقطع منها استوحى الشاعر قصيدة الجواهرى الذائعة "أطبق دجى أطبق ضباب" بل أثبت بعض أبياتها ! وتغاضى الناقد عن ذلك – لا

جهلا ، بل حياء من الشاعر وحبا له – ثم أدخله في باب "النتاص" مع الجواهرى، • بل مع "ابن زيدون" ..من قبله!: (١٣٣)

ثم جئناك وللشعر نشيسج وانتحساب بقلوب واجبات بعد أن حلَّ المصاب من ديار قد تغشّاها ظلام وضبساب فالقوانين انتهاك وانتهساش وانتهساب وسجون وشجون ودمسوع واغتصاب

وفى تناول الناقد لـ "زيارة فوق العادة للخيول العربيــة" ما يذكّر بـ "خيول أمل دنقل" ، وما يغرى بالموازنة بينهمـا ، وهى إذا حدثت فلن تكون إلا في صالح دنقل(١٣٤) ،

أما قصيدة "شيخ يحكى موت الفارس" (١٣٥) ؛ فقد رآها الناقد تستخدم إلى جانب المفارقة وسائل أخرى كتوظيف الموروث الإسلامي، والقص، والحوار ، ويورد نماذج يراها مزجت مزجا فنيا رائعا بين هذه الوسائل لإبراز التناقض الفادح بين ما كان وما هو كائن! وقد يحتمل ذلك كثيرا من المناقشة لبيان مدى الموضوعية في موقفه من شعر صديقه، وصديقنا!

أخيرا يشير إلى مسرحيتين قصيرتين في الديوان: "مسوت منكوس المهرج" و"الهجرة إلى الحب" • والأولى نقد يكاد يكون مباشر" السيطرة المهرجين والمنافقين والأدعياء على مراكز السلطة والتأثير في المجتمع • والأخرى تهاجم الاستبداد والطغيان • وينهى بحثه بمقولة نقدية يندر مثلها في نقده الموضوعي ، وتبرز مدى ما يكنه للشاعر من حب • وتجسد

ما في أخلاقه من دماثة ورفعة ، يقول على عشرى عن المميحة": إنه واحد من أولئك الأدباء الكبار ، ، وقد وقف كل أدبه وفكره ونقده على الدعوة بحيث أصبح واحدا من طليعة الأدباء الدعاة في العالم العربي" (١٣٦)!

### 11-3

من سمات المنهج النقدى عند "على عشرى" القدرة على تجميع المتشابهات ؛ وردها إلى أصولها •

ففى "قراءته" لقصائد مجلة "الشعر" كان يقف أمام كل منها ، دون أن تستغرقه الوقفات الجزئية أمام كل قصيدة ، عن "تصفية" قراءته في مجموعة من القضايا التي تهم المبدعين والنقاد ، والتي تعكس الحالة الأدبية والنقدية التي يحيونها ،

ففى العدد التاسع من مجلة الشعر (١٣٧) نلمس أساه لتفاقم الأزمة التى يعيشها الشعر ممثلا فى ندرة النتاج الشعرى الجيد الذى تلقاه مجلة فصلية تفتح نوافذها لكل الاتجاهات الشعرية ، ويرى أن الأزمة فى بعض جوانبها – هى أزمة المجلة ذاتها ، بل وأزمة المجلات الأدبية التى لا تلقى العناية الجديرة بها ولا تسخو فى مكافأة المتعاملين معها ، فصلا عسن أنها تكبلهم المقيود التى تحد من حريتهم ، ومن ثم كان "الهروب" من شحها وتضبيقها الخيار الوحيد الصعب أمام المبدعين والنقاد!

وبعد هذه الوقفة الكاشفة ، يتطرق إلى بعض الطسواهر الإيجابية في القصائد ، من مثل فرحه العامر بمحاولة "تازك" تطويع "مخلع البسيط" لعزف نعمات شعرية طريفة (١٣٨) . ثم يلمس الظاهرة الإيجابية الثانية في القصائد وهي توظيف البناء الجديد للقصيدة العربية في تصوير بعض المضامين والرؤى الروحية – التى ارتبطت عادة بالشكل الموروث للقصيدة – فى قصيدتين إحداهما "زنابق صوفية لنازك"، لكنه بمقدار ما هش لإبداعها فى الموسيقى ، بمقدار ما أخذ عليها الإخفاق فى المزج بين الرمز والمرموز إليه ؛ فظلا متزجين !

كذلك يشد على أيدى الشعراء الواعدين النين يبشرون بحيوية شعرية، تعيد إلى الشعر بعض الأرض التي فقدها ، أو أبعد عنها !

لكن ذلك كله لم يدّعه إلى ترك بعض المظاهر السلبية التى تعوق ما يوِّمله الشعر ، من ذلك الغموض الذى يخيم على بعض القصائد ، ويضاعف من اتساع الفجوة وانعدام الثقة بين القارئ والشعر (١٣٩) ، كما يأخذ على بعض قصائد العدد وقوعها فى النثرية والمباشرة ، وارتكابها كثيرا من الأخطاء اللغوية والعروضية ، كذلك يأخذ على بعض القصائد ولعها باتقليد ؛ بحيث يجرى أصحابها وراء بعض الظواهر الفنية التى حققت لونا من الرواج ، من مثل تهافتهم على ظاهرة التدوير " ، والأخطر من هذا هو وقوع بعض القصائد في أسر قصائد مشهورة لأعلام الشعراء كالسياب وعبد الصبور (١٤٠) ، وهكذا تحولت – وتتحول – قراءته القصائد مجلة "الشعر" إلى وجبة نقدية سريعة ، ودقيقة ، واضح وضوح السهل الممتنع !

يقترب من هذا مع اختلاف الدافع الدخى انطلق منه ، والهدف الذي حدده - "قراءئه" للعدد العاشر من مجلة الشعر ، (١٤١) ، فقد حاول أن يتحاشى الحديث عن أزمة الشعر المعاصر التي تؤرقه ، برغم أن مستوى القصائد يغرى بذلك ، ومن ثم اتجه إلى الرؤية الشاملة التي تحاول التماس إطار عام تلاقي داخله هذه النصوص ، وقد صقى ما تثيره في قضيتين تكادان تكونان وجهين لقضية واحدة : الحداثة والقدم ، والشكل الموسيقي القصيدة ، وينتهي من الحديث عنهما إلى أن الحداثة لا ترتبط بالضرورة بشكل موسيقي معين ، بدليل أن أبيات "مئمم بن أويرزة" في رثاء أخيه أكثر حداثة من بعض القصائد الحديثة المنشورة في ذات العدد ! لأن الحداثة مقولة فنية الموسيقي والمستوى الغني ، فهذا الشكل لا يمكن أن يكون الفيصل بين جودة القصيدة ورداءتها ،

ثم قام بإحصائية لقصائد العدد ، تبين ما الترم منها بالقالب الخليلي وما تحرر منه ، ويذكر للمجلة فستح صدرها لكل الاتجاهات الشعرية ، لكنه يأخذ عليها نشر بعض النماذج غير الجيدة لما يسمى بـ "قصيدة النثر" ، ثم يفيض في تحليل بعض النماذج الخليلية التي كثرت فيها "العكاكيز" و"الجوابر" لإقامة الوزن ! وشاع فيها التكرار الذي صسار نوعما مسن "الثرثرة" ، شملت قصيدتين للدكتور عبد الرحمن بدوى بشدي بهما رئيس التحرير ، معتبرا نشرهما تكفيرا عن جحود الحياة بهما رئيس التحرير ، معتبرا نشرهما تكفيرا عن جحود الحياة الثقافية له وغينها إياه ! ولذلك سما عشرى ببدوى فوق هذه

"العكاكيز" ؛ لأن مكانته محفوظة ، وتراثه ركسن شسامخ فسى تقافتنا المعاصرة ، وهو من أوضاً وجوهها ، ومن ثم يزرى به مثل هذا "الشعر" الذي نشرته المجلة(١٤٢)!

وفى تناوله لإيجابيات بعض القصائد يزيد قضيتيه اللتين بدأ بهما رسوخا ، فيقرر أن الحداثة والموروث يمكن أن يمتزجا فى العمل الواحد امتزاجا خصبا خلاقا ، كما فى قصيدة "التجربة" للشاعر حسين على محمد ؛ حيث امتزج المضمون الصوفى بالتجديد فى الشكل الموسيقى ، مثل هذا الامتزاج الذى يثرى التجربة ، ويزيدها عمقا وثراء ،

#### 7-14

نفاجاً في قراءته للعدد الحادي عشر من "الشعر" (١٤١) بيأسه من النجاح في تطبيق منهجه في "القراءة" ، هذا المنهج الذي يهدف إلى العثور على إطار على إطار عام تتدرج تحته قصائد العدد أو بعضها ، " اللهم إلا إذا اعتبرنا هبوط المستوى الفني إطارا لها ، أو ذهبنا نبحث عن أطر أخرى أكثر عمومية، تتعلق بالسمات العامة القصيدة كجنس أدبى عام ، أكثر مما تتعلق بنتاج شعرى خاص ! (١٤٤١) ، ولأننا نعلم عشقه الطاغى لكل ما يتصل بالموسيقى، فقد توقف أمامها في القصائد وهش لكثرة القصائد العمودية ، لكنه أخذ على بعضها تكلف هذا الشكل دون أن يكون في طبيعة الرؤية ما يستلزمه ، وإذا كان التمسك بالشكل العمودي دون داع بمثل أحد وجهي اخطر؛ فإن وجهه الأخر يتمثل في تكلف الشكل الحر مجاراة لموجة التجديد دون قريحة شعرية مرهفة"! ولذلك نتسر أحد ومجها لموجة التجديد دون قريحة شعرية مرهفة"! ولذلك نتسر أحد وحجة التجديد دون قريحة شعرية مرهفة"!

أصدقائه (۱٤٥) بنصيحة "بشر بن المعتمر" – فى "صحيفته" لمن يتكلف ما لا يحسن – : "عابك من أنت أقل عيبا منه ، ورأي من هو دونك أنه فوقك ! " •

ثم يتوقف أمام ضوء باهر فى آخر النفق ، كما يقال ، ممثلا فى قصيدة الشاعر الكويتى د ، عبد الله العتيب التى التمعت مع رصانة الصياغة العربية وجلال الإيقاع الكلاسيكى، رؤية شعرية متفردة ، وقدرة واضحة على توظيف الأدوات والوسائل الشعرية المختلفة للإيحاء بأبعادها ،

ويؤكد ذلك كله من خلال "قراءة" بديعة للقصائد تشديد بالرؤية والأدوات التي حققتها • وقريبا من ذلك كانت وقفته أمام المحاولة الجيدة الأخرى في العدد: "الدمعة السجينة" لجليلة رضا (١٤٦) •

#### Y-17

ظلت تلك النظرة النقدية البصيرة موجهة له في كل مسا يتناوله من قضايا، أو يحلله من أشعار ؛ فهو في مقالته عن أجمل قصائد محمود درويش ((١٤٠٠) التي سبقت الإشارة إليها.. وبعد إشادته بسلسلة "الشعر والشعراء" التي تصدرها دار الفتي العربي – يتبه إلى منزلقين يمكن أن ينزلق الإصدار إليهما وأولهما : إحياء الطريقة المدرسية التي تشرح النص ولا تحلله. وثانيهما : احتمال الانحراف إلى فرض مستوى واحد من مستويات التلقى الشعرى وهذان المزلقان من السهل تجنبهما لو عهد بالإصدار إلى ناقد متخصص ،

ثم يشيد – كما سبق – بترتيب القصائد ترتيبا تاريخيا ، يقدم صورة أمينة لتجرية الشاعر بشتى أبعادها ، وبمراحل تطورها ، ثم يعلل لعمق التطور والنضج فى نتاج محمود درويش خلال عقد واحد (١٩٦٠-١٩٧٠) بقوة التحام الشاعر بقضيته وتطوراتها السريعة المتعرجة ،

ويبدأ حسه النقدى فى التألق بمراجعاته لمعد الإصدار "د . صبرى حافظ" فى عد "إهالة التراب" استعارة ، مع أنها كناية ، وفى عدم توفيقه فى توظيف المعطيات العروضية توظيفا سليما فى إضاءة النص ، وفى ذلك يجول على عشرى ويصول ! (١٤٨) كما يأخذ على الدكتور صبرى فرض رؤيته الخاصة غير الدقيقة فى الربط بين الشكل العمودى للموسيقى و "تقليدية الصمود" التى لا تحمل معنى محددا (١٤٨) ،

#### 4-11

وبعد ، فقد كان وراء المسنهج النقدى المتكامل لعلى عشرى عاملان مهمان ظلا يوجهانه توجيها مسديدا طوال مسيرته النقدية ، أولهما الفحص المستمر والمراجعة السدعوب المواقف والمقولات النقدية ناقدا – أو ناقضا – لها، ومضيفا إليها ، وثانيهما إقدامه – دون خوف ولا وجل – على مناقشة الرواد الكبار للنقد في ثفة واعتداد يمتزجان بالحياء والتقدير ، وقد تعددت مواقفه التي تؤكد ذلك ، وسبقت الإشسارة إلى بعضها (10) ،

ويزيد ما نحن فيه تأكيدًا ، التوقفُ أمام بحثه ذى العنوان الذى يصفى موقفه النقدى : "حداثة المحافظة وأصحالة

التجديد" (101) وذلك فى "تناوله لشعر على الجارم ؛ فهو يبحث ويكد ، ويفرح بما يجنى ، لا يزاحم على موقع ، ولا يسعى وراء شهرة ، بل يحرص على إسعاد قارئه بنشوة الاستمتاع بالإبداع "من خلال كتابة يثريها فكره وتجاربه وخبراته وأملاته ؛ تملؤها روحه السمحة العنبة الجادة التي أفلتت من "التقاهات اللذيدة" (101) ،

يتوقف "عشرى" أمام الجارم بوصفه ركنا ركينا من أركان الاتجاه الإحيائي - أو المحافظ البياني - الذي تسنم شوقى ذروة سنامه ، وهو اتجاه يعتز بالقيم الفنية والفكرية لتراثنا الأدبي ، وينطلق منها إلى أفاق التجديد والتطور ،

ثم يتوقف أمام نسبة العقاد للجارم إلى "مدرسة دار العلوم" التى تحمل ملامح أسرة فكرية نفسية ، خلقتها طبيعة الدراسة التى انفردت بها دار العلوم ، "فالدرعمى لغوى عربى سلقى عصرى ، ولكن على منهج فريد في بابه بين مناهج المعاهد السلفية والمدارس الإفرنجية ، وبين مناهج المحافظة والتجديد، والابتداع والتقليد ، ولا يسعك وأنت تقرأ قصيدة لشاعر مسن أركان المدرسة المدرعمية أن تحجب فكرة "اللغة" عن خاطرك. وأن تدرك أن صاحب هذا الشعر يثبت على القديم ، وإن أخذ بنصيبه من الجديد ، ويحرص على انتسابه إليه حرصه على انتسابه إلى التراث القديم ، وإن أخذ بأسباب الإجادة والصحة" (100) ،

يشيد "عشرى" ببصيرة العقاد الذى استطاع بثاقب نظره أن يلتقط تلك الملامح الفارقة بين المدرسة التى كان ينتمى إليها الجارم ، والمدارس الشعرية الأخرى التى تشترك معها في بعض الملامح الفنية ، لكنه يلتمس العذر لهؤلاء النين لم يروا في شعر الجارم سوى جانبه المحافظ ؛ لأن سامات التجديد والحداثة في شعره حرية أن تخفى على أى ناقد لا يمثلك نفاذ بصيرة العقاد ؛ لفرط دقة تلك السمات ، ونجاح الجارم فى إخضاعها لقيم الموروث الشعرى وتقاليده ، بحيث أصبحت خيوطا أصيلة – لا مقحمة – في نسيج هذا الموروث !

ثم يضيف الناقد – فى نقة وحياء – إلى ما قاله العقداد" رافدا آخر انفرد به الجارم بين شعراء هذه المدرسة من أبناء جيله ؛ هو رحلته إلى أوربا التى كانت تهب منها رياح التجديد على واقعنا الأدبى ، فقد أقام فى ربوعها أربعة أعوام وهو فى شرخ الشباب ، هذه السن التى تكون العزيمة فيها أمضى، والقدرة على التفاعل أنشط" (10%) ،

لكنه لا ينى عن مراجعة مقولاته وفحصها ؛ فهو على التو يعقب على ما أكمل به رأى العقاد ، بالإشارة إلى قصر مدة البعثة قصرا لم يتح له التعمق فى دراسة التيارات الأدبية المتلاطمة – آنذاك – فى انجلترا ، ثم يلمح ما يعوض ذلك فى شخصية الجارم من نهمه المعروف للتزود من شتى ضروب المعرفة نهما مكنه من إجادة الإنجليزية ، والتمكن من ثقافتها تمكنا جعله يترجم عنها الدراسات والمسرحيات ، بل والأشعار كما راجع كثيرا مما ترجم منها(١٥٠٠) ،

ثم يأتقط تصور الجارم الخاص لـ "التجديد" عبر عنه تعبيرا شعريا بارعا ، بدا فيه كأنما كان - بنفاذ بصيرته - يقرأ من كتاب مفتوح ، ويتوقع ، من وراء حجاب ، ما سيعانيه أدبنا بعد نصف قرن من كتابته هذه القصيدة (١٥٥١) على يد أدعياء الحداثة ، لادعاتها :

جلبوا للقريض ثوبا من الغر كل فين ليه مكان وأهل

ب ، ولم يجلبوا سوى الأكفان إن غدا العلم ما له من مكان

ويشيد بقدرة الجارم على الحدس والنتبؤ ، وعلى صياغة رؤيته صياغة شعرية أسرة :

لا يهز النخيل إلا حنينُ النه الى في صمت ليلة من حنسان

ثم يطيل التلبث أمام ما تشعه القصيدة من نظر ثاقب للجارم، في المسه للفوارق الفنية بين شوقي وحافظ، خلال مقارنته بينهما مقارنة عنبة اللغة بعيدة الغور: (١٥٧)

شعر ، ویلی ، لو کان یدری لحانی ویشتانی مسن رکشسه مسا یعسانی حسین تبلوهمسا ، ولا الفارمسسان طر، وشعوری المیسدان المحاسسی بصسیوکه استحسسان الله الذی حماسسة الفتیسان الله الذی حماسسة الفتیسان

قد شُنْفلنا عَسن حسافظ بسأمير ألس كان يجسرى على أعشة شدوقى لا الجسوادان أسى النّجسار مسواء يُنهب الشعر حسافظ أرعس المشود يتقرّى فى الشسر ميسل الجمساهير جسال فسى حوسة المساسسة وأسا

وينبغى ألا نمل من التذكير بأن "عشرى" يسبح ضد تيار نقدى كاسمح، قرر مبكرا أن الجارم شاعر تقليدى ، لا يفعل أكثر من تكرار ما نظمه الأقدمون من مناجاة للأطلال ، وبكاء على الديار والدمن ، وأنه مولع بالرقص في السلاسل ، والتطريز على الأثواب الخلقة! (^^١٥)! لسم تحل مثل هذه "المقولات النقدية" الراسخة بينه وبين فحصها ونقدها ، دون تردد ولا رهبة أمام المكانة التي يتمتع بها قاتلوها ؛ فأشار إلى الغنى والتنوع في "رؤية الجارم الشعرية" ، شم توقف أمام

الخيوط الأساسية في نسيجها • والوسائل التي وظفها الشاعر لتجسيدها ، وطرائق التعبير الشعرى المتنوعة التي اختار هـ ا وتلك هي الجوانب الأكثر أهمية في تجلية شاعرية أي شاعر!

ولما كان المديح من أكبر المآخذ التي أخذها النقاد على الجارم - فقد تصدى "غشرى" لذلك ، مبينا نوع المديح الذي يزرى بالشعر ، مشيرا إلى أنسه إذا كان المدح "حافزا" للشاعرية ، منشطا لها لتتجاوز آنية المناسبة ، وتحلق في أفاق فكرية وروحية مترامية – فإن المناسبة في هذه الحالة تحسب للشاعر لا عليه ، والجارم نفسه يدرك منزلته الأدبية ، ومكانة شعره ، ودوره في النهضة التي ترج مجتمعه (١٥٩) .

لا تزيّن العقودُ جيدًا إذا لم يَكُ بالصّنن قبلهما مزدانا رب در القي من الصدر درًا وجُمان في النحر الألى من الصدر درًا لو مدحنا من لا يحق لــه المــد ح لوى الشّعر رأسه فهجانا !

إنها "سيفيات" معاصرة ، واعتداد بالنفس ، يذكّرنا بشموخ المتنبى:

ستندبني الفصحي إذا متُ قبلها ومات الذي في الناس ليس له نداً!

وإذا كان التشكيل الفني هو أبرز ما يميز شاعرا ؟ فقد توقف "عشرى" أمام أدوات هذا التشكيل لدى الجارم ، بادئا بالصورة الشعرية معترفا بأن أكثرها من صور البلاغة القديمة ممثلة في التشبيه والاستعارة والكناية • لكن الجارم كان يضفى على هذه الصور من ذاته ، ليخرج بها عن نمطيتها من خلل تطويره في تشكيلها ؛ أو في موادها ، أو في وظيفتها • كما كان يتجاوز التشابه المادى بين عناصر الصور إلى ما بينها من روابط نفسية وفكرية وروحية ، كذلك برع فى تشكيل الصور التشبيهية المركبة من عناصر يتآزر بعضها مع بعض، لإبر أز الدلالة التي يرمى إليها الشاعر ، وهذا ما نراه فى وصف الرعيل الأول من "الدراعمة" بعد رحيل أعلامه:

حيران يعثر بالأعنة مثلما يتعثر التمتام في تاءاتيه

فكل من طرفى الصورة هو ذاته صورة مركبة - بالمفهوم الفنى والنقدى لبناء الصورة الشعرية - فالحيران الذى يتعشر بالأعنة صورة بارعة ، والتمتام الذى يتعثر بالتاءات صورة أشد براعة ، وتشكيل صورة واحدة من هاتين الصورتين يجعلها على قدر الافت من التفرد والجمال الفنى! (١٦٠٠) ،

ثم يلمس براعة الجارم فى "التشخيص" الذى تجاوز به "الاستعارة المكنية"، ووظفه توظيفا بالغ النجاح فى إضافاء حيوية عارمة على معان وأفكار شديدة الخفاء، بتحويلها إلى كائنات تضع بالحياة والحيوية ، وذلك مثل تصويره لحيرته كشيخ - أمام المشبب، وسخرية الدهر من محاولة التغطية عليه وستره: (١٢١)

إن كتمناه قهقة الده ر، جذلانا، ومدّ الخبيث طرف نسانه!

ويستمر "عشرى" في هز "الثوابت النقدية" التي لصفت بالجارم ؛ فيقرر أنه استجاب مبكرا - بعبقريته - لـ "تراسل الحواس" الذي أولع به الرمزيون ؛ فيقول عن الشعر :

وشممناه في الكمائم زهرًا وشريناهُ فسي الكلسوس شسمولا

ويتحسر على شبابه:

وحواه الماضى الخِصم ، وأبقى نكريات تطفو علي شيطآنه

ويرثى صديقه " أبو الفتح الفقي":

أسوان ، تعرفه إذا اختلط الدجى بالنيرة السوداء في أنأته 1

ولم تتخلف براعة الجارم في توظيف الموروث توظيف جيدا ، يجعل العناصبر التراثية أكثر التحاما بنسيج الشعر ؛ كاستيحاثه تلك الصورة من شيخ المعرة :

ما هذه الدنيا ؟! أما من نعمة فيها لغير تشتت ونفاد ؟!

أو توظيفه لمقولة الرشيد لسحابة مرت فوقه دون أن تمطر: "أمطرى حيث شئت ؛ فسوف يأتيني خراجك !" (١٦٢) وأبدو المسامون في مملكة يتحدى المزن أن تعدو فراها

لقد تربع الجارم بثبات واقتدار فوق قمة الاتجاه المحافظ بعد رحيل شوقى وحافظ واستمر فى أداء الدور القديم الجديد لحياتات الشياة" وكان اعتزازه بتراثه والقصد إلى إحياته وراء شيوع الألفاظ العربية القحة التى صارت غريبة على آذان المعاصرين! ومن أجلها كال له النقاد الاتهامات الكثيرة مغفلين لعته الشعرية العذبة فى معظم شعره ، كمقوله:

القيت للغيد الملح سلاحى ورجعت أغمل بالدموع جراحى أبسام أوتسارى تفسرد وحدها وتكاد تسكر في الزجاجة راحي

وكقوله في رثاء "النقراشي": نم هانتا إن الغراس وريفة تزهو

تزهو بأكرم تربة وقطاف

وبعد هذه القصيدة - وخلال سماعه لإنشادها - أسلم المجارم الروح (۱۲۳) • • ! بعد حياة خصبة خلاقة شاع منها لدى المدارسين جانبها المحافظ • ولم يتوقف كثير منهم أمام استيعابه لمظاهر التجديد ، وتسخيرها لخدمة تقاليد الشعر العربي وقيمه • بحيث تبث فيها - كما ذهب عشرى - روحا جديدة دون أن تخرج به عن طبيعته • وهذا هو السبب في صعوبة اكتشاف مظاهر التجديد في شعره ، برغم جنريتها وشيوعها (۱۲۶) !

كثيرة ، كثيرة ، ملامح المنهج النقدى لدى "على عشرى" تلك الملامح التى نجح فى تمثلها ، والمواءمة بين مفرداتها للخروج بمنهج طريف ، يحمل بصمات صاحبه المتميزة ، ويعكس موهبته المتفردة ، وجهده الدائب ، ومراجعته الدءوب ، ، وكثيرا مما أغفلناه فى حياته ، ونحاول التكفير عنه بعد مماته ! (١٥٥) هذا التكفير الذى تحسن فيه نحن إلى أنفسا ، وقبل أن "تنصفه" ؛ كيلا نصير كأصحاب الفقيه المصرى العظيم "الليث بن سعد" الذين "ضيعوه" ، ، فى حين وجد صيئوه "مالك بن أنسس" أصحابا أحبوا صاحبهم ، ، وصانوه!

والحمد لله ، فاتحة كل خير ، وتمام كل نعمة ،

## هوامش السفر الأول

(\*)ولد د على عشرى زايد (١٩٣٧- ٢٠٠٣م) بقرية الوفائية " بحيرة" و وكان الأول على المسائل د و على المسائلة المسائلة على المسائلة على المسائلة المسائلة

#### \* من أهم مؤلفاته :

- موسيقي الشعر الحر "رسالة ماجستير لم تطبع" •
- · استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر المعاصر
  - عن بناء القصيدة العربية الحديثة ،
  - قراءات في الشعر العربي المعاصر
  - · الدر اسات الأدبية المقارنة في العالم العربي ·
- البلاغة العربية: تاريخها ، مصادرها ، مناهجها
  - للنقد والبلاغة في القرنين الثالث والرابع •
- غنيمى هلال ، ناقدا ، ورائدا في دراسة الأدب المقارن .
  - كما نشر حوالي عشرين بحثًا منها :
  - الصورة البلاغية عند أبى الحسن الرمائي
    - وجوه تراثية من شعرنا المعاصر »
    - البناء الدرامي مستقبل القصيدة العربية .
      - محمود حسن إسماعيل والشعر الحر •
- ثنائية الحلم والواقع في "رقصات نيلية": ديوان شعر لمحمد أبو سلة .
  - · شاعرية الجارم بين حداثة المحافظة وأصالة التجديد ·
    - الأبياء الدعاة ،
- "الشعر قول موزون مقفى يدل على معنى ، دراسة فـــى قصـــدة النشــر
   و امتداداتها"
- وقد غطت حياته الأكانيمية موهبئه الشعرية الواعدة ، فلم تثمر سوى قصائد قليلة
  - لكن تأثيرها البديم سرى في نتاجه النقدى وسما به •

- (١) محمد غنيمي هلال ؟ نائدا ورائدا في دراسة الأدب المقارن ، كتاب تذكاري إعداد قسم البلاغة واللف الأدبي ، دار الفكر العربي ص ٧ الوحدة ١٩٩٦ ،
- (Y) وصل زهده وعقته وسخاؤه إلى درجة إن ما يعلكه كان ملك اصدقائه في وقب عما ، وبلغ تواضعه درجة رفيعة إلى حد أن عتب عليه البعض بسببها ، اما يقاره وتقانيه في خدمة الناس فكان مضرب المثل بين أدبابه ، إلى درجة أغرت البعض بالإستغلال السيئ لهذا الخلق اللبيل استغلال أدى إلى عتب أصدقائه عليه ، وربما لومهم له وغضبهم منه ! وربما كان من المغ الأذلة عليى غلب في زمائك مقاطعة زمائلة لكتبي لختلف معه ، ؛ لأنهم أبقوا أن من يختلف معه "على" يمتحق ذلك وأكثر مله !
- (٣) كثيرا ما ترددت بيننا إشادة أساتنته: "على الجندى و أحمد هيكل و القسط، د. شكرى عباد، د. الذي كاد يكون شكرى عباد، د. الربيعي" بعبقريته، و التحفظ على عفته، و زهده الذي كاد يكون الزواء، و التبشير بعطائه و الإرهاص بالمكانة الذي يرونه جديرا بها وعند تقدمه المترقية إلى أسئلا مساعد جهر أسئاذ فاضل من اللجنة الذي قومته بأنه أفاد فائدة عمم من قراءة نتاجه!

وفى أمسية حزيلة جمعتنى بالصديق المجمعي الدكتور عبد الحميد مسدكور ، استعدنا السجل الحافل المضمئ لعلى عشرى ، ثم وقفنا أمام موقفين له لا تحتاج دلالتهما إلى إضافة :

في زلز آل أنكوبر ١٩٩٢ كان يحاضر طلبته فاصر على أن يكون آخر من ا يخرج من المدرج بعد الاطمئنان على طلبته ا

قبل نلك بنحو ربع قرن (1917) اضطر د، مدكور – وهو طالب – للتغيب عن محاضراته في القرقة الرابعة طوال المام ، ولم يحضر إلا قبل الامتحان وكان هو والمرحوم د، محمد فتيح المقتمين على دهتهما ، وقد فوجئ بعلى وقد كان معيدا في الكلية – يشاركه في محلته مشاركة جادة ، ويعرض عليه بإصرار أن يلسخ له من زملاته كل ما فاته من محاضراته !

ويضيف صديق عمره "سعد مصلوح" حادثة دالة قد تتقدم بتاريخ "موسيقى الشمر الحر" كليرا ، وتؤكد تفردها وأصالتها ! كان على يقيم مسع د • حسس الشمور الحر" كليرا ، وتؤكد تفردها وأصالتها ! كان على يقيم مسع د • حسس الشاقعي في مسكن واحد قرب دار العلوم ، علدما كانت في المبتديان ، وأتم جمع "بطاقات البحث" وبدأ في الكتابة ، وحينان سماح المحدث وبالمقلى في قضايا الإخوان • • وكان من ضمن ما صحادرته الشرطة كل ما يتعلق بالبحث • ، فبدأ المسكين من "الألف" مرة أخرى !

(٤) وصل إلى حد الهجاء القاسى للعقاد من حجازى ، كقوله :
 مسن أى بحسر عصسي المسريح تطلبُ ......

ان كنست تبكسي عليسه ، نحسن تكتبسه ٠

تعسيش فسسى عصسرنا ضسيقا وتشستنا

إنَّا بِإِيفَاعِهِ مَشْهُ ، وتطريسه

والسبعة العمسيقُ ، لا رأى ولا خلسيقُ

يعطيسك ربأ السورى وأسئسا التركبسة

سينقطن فيساعلن مستفعان فطيسن

#### مستقطن فساعان ممستقطن فعلسن

وعندما حصل حجازى على جائزة الدولسة الكتبريسة كتسب فسى الأصرام - ١٩٩٨/٦/٢٤ مقالا علواقه "جائزة العقاد وطه حصين" جاء فيسه : "وصسول الثوريين إلى السلطة يعلى أنهم صاروا لكثر مرونة ٥٠ واقسين بقبلون الممكن ويقابلون أعداءهم في منتصف الطريق ٥٠ فهل ينطبق هذا هذا على الثقافة ؟ "وفي رواية أمريكائلي - دار الممنكفيل العربي ٢٠٠٣ ، ص٣٥٥-٥٤ أشار صلع الله براهيم" إلى بقية أسئلة حجازى ، هل تغيرت البلاد أم أنا الذي تغيرت ؟ هل خلت نفسي لاخذ مكان المقاد ؟ هل شخت وصرت أيًا مرانا ؟! "وصلع الله" يكاد يجبب بد "لمم" على تلك الأسئلة ! وهي لجابة لا تخلو من لسوم مجازى ؟ لمدم النزامة مرارا عن "تجاوزه" في حق المقاد ! انظر الأعمال الكاملة دار معماد الشعارة على معاد الكاملة على معاد المعاد على معاد المعاد المعاملة على معاد المعاد المعاد المعاد على معاد المعاد المعاد المعاد المعاد على معاد المعاد المعاد المعاد على معاد المعاد على المعاد المعاد المعاد المعاد على معاد المعاد الم

- مما رؤسف له ضمن أشياء كثيرة يؤسف لها في الوسط الثقافي أن هذا الرائد الفاضل تعرض لحملة ظالمة من بعض من تناول لتاجهم بلقد موضوعي أغضبهم.
- (١) "موسيقي الشعر الحر" رسالة ماجستير مخطوطة بمكتبة دار العاوم ص ١ جــ
  - (٧) السابق ص د ز ٠
  - ۸) موسیقی الشعر الحر ص ۱ ۲ ،
    - (٩) السابق ص ٢ ٩ ٠
    - ١٥ ١٠ صابق ص ١٠ ١٥ ٠
  - (١١) موسيقي الشعر الحرص ١٦ ١٧ ٠
- (١٢) موسيقى للشعر الحر ص ١٩، ٢١، ٢٧ ٢١، ٣١ و وبعض ما أشار إليه هنا أنماه وانضجه فى بحوث مستقلة • وذلك كاهتمام الرمزية البالغ بالموسيقى ، واختلاف التجربة الشعرية المعاصرة عن التجربة النزائية • الظر عناوين القصول
- واختدات النجرية المنحرية المعاصرة عن النجرية الدرالية النظر عناوين العصول في كتابة "عن بناء القصيدة العربية الحديثة" الطبعة الرابعة ، مكتبة ابن مسينا • القاهر ٢٣٤ (هـ--٢٠٠٣ م ٢٠
  - (١٢)موسيقي الشعر الحر ض ٢٢ ٠
  - (1٤) موسيقي الشعر الحرص ٣٣ ، ٣٩ ،
    - (١٥) موسيقي الشعر الحرص ٩٧٠
    - (١٦)موسيقى الشعر الحر ص ١٣٣٠

```
(١٨) السابق ص ١٤٥ –١٤٧
                                (١٩) السابق ص ١٤٧ ، ١٤٨ ، ١٤٩ ، ١٥٤ ،
                                       (٢٠)موسيقي الشعر الحر ص ١٤٩٠
                                  (٢١) موسيقي الشعر الحرص ١٥٤–١٥٦ •
                                       (٢٢)موسيقي الشعر الحر ص ١٥١ ٠
                                       (٢٣)موسيقي الشعر الحر من ١٥٨ •
                                       (٢٤)موسيقي الشعر المرص ١٦٨٠
                                                  (۲۵)السابق ص ۱۹۸ ه
                                       (٢٦)موسيقي الشعر الحر ص ١٨٥ -
                                                  (٢٧) السابق ص ١٨٦٠٠
                                       (٢٨)موسيقي الشعر الحر ص ١٨٨٠
                                                  (٢٩) السابق من ١٩٢٠
                                                     (٣٠) السابق ١٩٤ .
                                     (٣١) موسيقي الشعر الحر ٢٠٢–٢٠٧٠
                                       (٣٢) موسيقي الشعر الحر ص ٢١٢٠
(٣٣) انظر مثلا ، عبد الله الطيب المجذوب : المرشد إلى فهمه أشعار العرب وصداغتها
، مكتبة الأنجلو ١٩٥٥ ، فهو ملئ بمثل هذه النظرات ، لكنه من أفضل ما كتب
                                                    في الموضوع .
                                  (٣٤)موسيقي الشعر الحرص ٢١٥-٢١٦ ،
                           (٢٥) موسيقي الشعر الحرص ٢٢٤-٢٢٥ : ٢٢٩٠
                           (٣٦) موسيقي الشعر الحرص ٢٣٤-٢٣٦ ، ٢٣٨ •
                                             (٢٧) السابق ص ٢٤٧-٢٤٠ ،
                                                  (٢٨) السابق ص ٢٤٧ ه
                  (٣٩) كما في المقطم الثاني ، انظر أمثلة أخرى في ص ٢٦٤ .
                                       (٤٠) موسيقي الشعر الحر ص ٣٠٧ ٠
                                                 (٤١) السابق ص ٢٧١ •
                                               (٤٢) السابق ٢٨٢ ، ٢٩٥ -
                                  (٤٣)موسيقي الشعر الحرص ٢٥٥–٢٥٦ ،
(٤٤) السابق ص ٣١٣ ، انظر القصيدة في الديوان ، دار العسودة بيسروت ١٩٨٦ ص
(٥٤) انظر نماذج تطبيقية بديعة اذلك في "موسيقي الشعر الحر" ص ٣٣٢، ٣٢٢،
```

(١٧)موسيقي الشعر الحرص ١٣٩ - ١٤٢ -

· \*\*.

- (٢٦) موسيقي الشعر الحر ص ٣٣٤ ، انظر القصيدة في الديوان ، دار العودة ، بيروت ١٩٨٦ ص ٢٩٤-٤٤١ ،
- (٤٧) موسيقى للشعر للحر ص ٣٤٤ ، انظر القصيدة في الديوان ، دار العودة بيـــروت ٩٩٨ ص ٢٥٣–٢٦٠ .
- (٤٨) موسيقى الشعر الحر ص ٥٥٠ ، ٢٥٢ ، انظر القصيدة في الديوان ، دار العودة ، بيروت ١٩٨٦م ص٤٩٢-٥٠٨ وص ٧١٦-٧١٩ ،
  - (٩٤) موسيقي الشعر الحر ص ٢٥٦ ،
    - (٥٠) السابق ص ٢٥٩ ٠
    - (٥١) السابق ٢٦٨ ، ٢٦٩ .
      - (٥٢) السابق ص ٢٨٢ ،
- (٥٢) ديوان "دمي على كفي" دار العودة ، بيروت دات ص ١٠٢ و انظر "عــن بلـــاه القصيدة العربية الحديثة ص ١٧٦-١٨١ ،
- (٥٤) لعله يرمز به إلى قوى الخير معالة في المقاومة تأثر ا بكونه رمــزا الخيــر فـــى التراث الفرعوني .
  - (٥٥) عن بناء القصيدة العربية الحديثة ص ١٧٧ .
    - (٥٦)بناء القصيدة العربية الحديثة ص ١٧٩ .
- (٥٧) دراسات نقدية في شعرنا المعاصر ١٦٧-١٨٨ ، وسوف نتوقف عندها مع غيرها من مثيلاتها في بحث آخر ،
  - (٥٨) ثنائية الحلم والواقع في ديوان "رقصات نيلية" دراسات نقدية ص ١٢٨-١٢٧ .
    - (٥٩) ديوان للشاعر حسن محمد على ، انظر دراسات نقدية ص ١٩٦-١٤٦ ،
      - (٦٠) انظر أمثلة ، وتفصيلا لذلك في دراسات نقدية ١٦٥ .
- (۱۱)كما فعل أمل ننقل في قصيدة "صلاة و"خاتمة" : نيوان العهد الاكبي الطبعة الثانية ، دار العودة ، بيروت ١٩٨٥ ص ٢٦٥ وص ٣١٨ الظر عن بنساء القصيدة ص ٥٠-٥٠ ، ١٨٤-١٨٣ ،
  - (٦٢) عن بناء القصيدة ص ١٨٦–١٨٨٠ ،
- (٦٣) مكتبة ابن سينا ، الطبعة الرابعة القاهرة ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م ، ص ١٥٤-١٨٨
  - (١٤) محمود حسن إسماعيل والشعر المحر ، دراسات نقدية ص ١٩١-٢٠٥ ،
  - (٦٥) در اصات لقدية ص ١٩٢ وشام الجنان (من باب جلس) : نظر إليها ، وجدها .
    - ۱۹۳ السابق ص ۱۹۳ •
- (١٧) تصيدة "موسيقي نلوداع الأخيرة" التي نشرها في "صلاة ورفض" النظر دراسات نقدية ص ١٩٦ -١٩٨ ،
- (١٨) قصيدة 'صوت المعركة' و"جنت أصلى" من ديوان "صلاة ورنمض" النظر در اسات تقدية ، ص ١٩٩--٢٠١ ،

- (٦٩)در اسات نقدیة ص ۲۰۳-۲۰۶ ،
  - (۷۰)در اسات نقدیه من ۲۰۵
- (٧١) ديوان "بهر الحقيقة" الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٧٢ ص ١٩٨ ، وانظر "عن نناء القصيدة المربية الحديثة ص ١٧٧ – ١٧٧٠ .
  - (٧٢) ديوان أجر اس المساء الهيئة المصرية العامة الكتاب ١٩٧٥ ص ١٠٠
    - (٧٣)مجلة الشعر العدد (١٠) ص ٤٥ ٠
- (٧٤) انظر مقالا له في مُجلة الثقافة العربية لبييا علوانه "البناء السدر امي ممستقبل القصيدة العربية" •
- (۷۰) عن بناء القصيدة العربية المحديثة ص ۱۸۹ -۱۹۰ وانظر "المواكب" دار صسادر بهروت ۱۹۰۰ ص ۸۰
  - (٧٦)قصيدة النثر ص ١٠
  - (۷۷) السابق نقسه ٠
  - (٧٨) قصيدة النثر ص ٤٠
  - (٧٩) قصيدة التثر ص ٥٠
  - (۸۰) قصيدة النثر ص ٦٠
  - (٨١) قصيدة النثر ص ٦-٧ ،
- (٨٣) المرايا المقعرة : د ، عبد العزيز حمودة ، عالم المعرفة (٢٧٢) الكويت أغسطس ٢٠٠١ ص ٢٥ م .
  - (٨٤) المرايا المقعرة ص٧٧-٨٣٠
  - (٨٥) في حوار إذاعي مع فاروق شوشة أذيع من لنبن فجر ٢ من أغسطس٢٠٠٣ ،
    - (٨٦)قصيدة النثر ص ١٢٠
    - (٨٧)قصيدة النثر من ١٤٠
    - (٨٨) قصيدة التثر ص ٢١–١٨٠ •
- (٨٩) انظر مقالته : "إن كان هذا شعرا فكاتم العرب باطل " مجلة إيداع مارس ١٩٩٦ • وانظر افتتاحية العدد (٨٦) من مجلة الشعر ، ايريل ١٩٩٦ لخيرى شلبي تحت علوان "خارج دائرة الشعور" • وقد اللئيس على عشرى هنا كثيرا من هذه الافتتاحية •

### المصادر والراجع

(أ) الكتب

-أحمد عبد المعطى حجازي : الأعمال الكاملة \* دار سعاد الصباح ، القاهرة ١٩٩٣

جدر شاكر السياب : ديوانه

\* دار العودة • بيروت ١٩٨٦

حبران خلیل جبران : المواکب . دار صادر . بیروت ۱۹۵۰

سميح القاسم : ديوان دمي على كفي

\* دار العودة ، بيروت ، دات

-صلاح عبد الصبور : ديوانه

\* دار العودة : بيروت ١٩٨٨

صنع الله إبراهيم: أمريكاتلي

\* دار المستقبل العربي ، القاهرة ٢٠٠٣

-عبد العزيز حمودة : المرايا المقعرة

\* عالم المعرفة (٢٧٢) ، الكويت ، أغسطس ٢٠٠١ - دعيد الله الطيب المحذوب

\* المرشد إلى فهم أشعار العرب ، مكتبة الأنجلو ١٩٥٥

-على عشرى:

- عن بناء القصيدة العربية الحديثة الطبعة الرابعة. مكتبة
   ابن سينا القاهرة ١٤٢٧هـ ٢٠٠٧م)
- دراسات نقدية في شعرنا الحديث الطبعة الثانية مكتبة ابن سينا القاهرة ١٤٢٣ – ٢٠٠٢ •
- موسيقى الشعر الحر. رسالة ماجستير مخطوطة، مكتبة كلية دار العلوم •

قسم البلاغة والنقد الأدبى بكلية دار العلوم : محمد غنيمى هلال : ناقدا
 وراندا في دراسة الأدب المقارن

\* دار الفكر العربي • القاهرة ١٩٩٦ -محمود حسن إسماعيل : نهر الحقيقة \* الهيئة المصرية العامة الكتاب ١٩٧٥ (ب) المجلات مجلة الشعر أبريل ١٩٩٦ مجلة إبداع مارس ١٩٩٦

\* \* \*

#### هوامش السفر الآخر

\_\_\_\_

- (١) محمد غنيمى هلال ، ناقدا ، ورائدا في دراسة الأنب المقارن : كتاب تذكارى ، إعداد قسم البلاغة والنقد الأنبى والأدب المقارن بكلية دار الطوم حامعة القاهرة ، الطبعة الأولى دار الفكر العربي ، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م و يحث على عشرى عنوانه "رائد الدراسات الأدبية المقارنة في العالم العربي" صل ١٤١٧ ، والنص في ص ١٤٣ ،
- (۲) عقب على ذلك بقوله: صدرت هذه الطبعة (الأولى) عن مطبعة مخدسر بالقاهرة دون تحديد تاريخ الطبع عليها ، ولكن المواف في الطبعة الثالث الكتاب الصادرة عن مكتبة الأنجل المصرية عام ١٩٦٧ أعاد نشر مقدمتي الطبعتين الأولى والثانية ، وحدد تاريخ الطبعة الأولى لعام ١٩٥٣ ، على الرغم من أنها غير مؤرخة في الطبعة الأولى ذلتها ،
- (٣) ظلت شخصية السندباد شاخلاله ؛ فقد توقف طويلا أمامها في "قراءات في شعرنا المعاصر"، القاهرة ١٩٨٢ ص ٤٠ وسنا بعدها ، وكذلك في استدعاء الشخصيات التراثية "ص ٢٠٢-٢٠١ ، ثم أصدر بعدد ذلك "الرحلة الثامنة للسندياد" ،
  - (٤) الكتاب التذكاري عن الدكتور غنيمي هلال ص ١٤٥-١٤٦ .
    - (٥) الكتاب التذكاري ص ١٤٣ ، ١٧٦ .
    - (٦) مجلة الرسالة ، الأعداد ١٥٣-١٥٦ ، يونيه ١٩٣٦ .
      - (V) السابق نفسه •
- (٨) بلغ عندها (٤٧) سبعا وأربعين مقالة نشرها ما بين عامي ١٩٣٥ ١٩٣٧
  - (٩) الكتاب التنكاري ص ١٤٣ ، ١٧٦ •
- (١٠) انظر تفاصيل كثيرة للدقة والموضوعية ، في تحديده لدلالة "الأدب المقارن" أو في تتبعه لنشأته ، "الدراسات الأدبية المقارنة فسي العسالم العربي "مكتبة النصر القاهرة ١٩٩٤ ص ٥-٩ و"عن الأدب المقارن" مكتبة الشباب – القاهرة دات ،
- (۱۱) الكتاب التنكارى ص ۱۶۹-۱۰۰ وقد محص على عشرى هذه القضية تمحيصا دقيقا من خلال مقارنته بين تعريفين للأنب المقارن أوردهما دم غنيمى في مؤلفين مختلفين ، كما توقف أمام تناوله لـــ

"عالمية الأنب" و"مجالات البحث في الأنب المقارن ١٠ السخ ففي جميعها يلحظ الناقد مدى ما يضيفه د ، غنيمي إلى القضية ، وما ينالها من تنقيق وتأصيل ، وهذا يذكرنا بتلك الدقة التي أقصحت عن نفسها مبكرا في بحثة الرائد "موسيقي الشعر الحر ، وذلك عندما أشار إلى سبق صلاح عبد الصبور في استخدام رمز "السندباد" في مقطع من "رحلة في الليل" من ديوان " الناس في بلادي"، وقد علل هذا السبق واكده بالنص على انها نشرت في "الأداب" البيروتية قبل نشر السديوان على انها نشر الديوان ، واحده على هذا السبق واكده بالنص على انها نشرت في "الأداب" البيروتية قبل نشر الديوان عامير، ،

- (۱۲) الكتاب التذكاري ، ص ١٥٥ ٠
- (۱۳) الكتاب التنكاري ص ۱۵۷ ، ۱۵۸ ،
- (١٤) ليلى والمجنون بين شوقى وعبد الصبور مجلة الشعر ، العــدد (٨٨)
   ربيم ١٩٩٥ ،
- (١٥) لم يكتف الناقد بما ذكره جله حسين في الجزء الأول من حديث الأربعاء و إنما أرجعه إلى أصوله الأولى : جريدة السياسسة ١٩٢٤/٩/٣ . كذلك توقف عند النظرات التحليلية في نهاية "مجنون ليلي" لشسوقي دار العودة بيروت ١٩٨١ و وظل ينقب إلى أن كشف عن كانتها ، بعد أن كانت غفلا من اسم المؤلف وقرر أنه "د، سعيد عيده" الذي أشسار إلى هذه الحقيقة في مقال له بعنوان "لمحات من الضوء على السنوات الأخيرة من حياة أمير الشعراء" مجلة "المجلة" ديسمبر ١٩٦٨ ، وفسي هذا المقال بقول الكاتب بعد حديثه عن مسرحيتي مصرع كيلو باترا ومجنون ليلي "كان لي شرف كتابة مذكرتيهما النقسيريتين ، وكان شوقي يطمئن إلى رأيي في شعره ويحترمه ، انظر مجلة الشعر عدد (٨٨) ربيع ١٩٩٥ ص ٥٥ .
  - (١٦) الكتاب التذكاري ص ١٦٢ ،
    - (۱۷) السابق ص ۱۷۰ ،
    - (١٨) السابق ص ١٧١ ،
- - (۲۰) الرحلة الثامنة ص ١١٦ هامش (١) ،
    - (٢١) الرحلة الثامنة للسندياد ص ١٧٠ ،
  - (٢٢) أدر اسات نقدية في شعرنا الصديث ، ص ٧٧ المهامش رقم (٩٨) .

- مجلة الشعر العدد (٧٨) ربيع ١٩٩٥ ص ٣٩٠ . (44)
- ليلي والمجنون مجلة الشعر (٧٨) ص ٤٤ (Y £)
  - مجلة الهلال ، أبر بل ١٩٩٥ ص ٧٨-٨٤ ، (Yo)
- قصص الحيوان بين الأدب العربي والآداب العالمية ، دراسة مقارنة في (٢1) رحلة جنس أدبي و دار النصير والقياهرة ٢٠٠١ ص ٢١-١١ و وتاريخ كتاب د٠ "حميدة" وفقا لتاريخ المقدمة ، كما يقول على عشري • ١٩٥٠ - ١٩٦٩ وكتابا أ • حامد عبد القادر قار بخهما ١٣٦٩ - ١٩٥٠ . فكيف يكونان متعاصرين ، بل كيف يعتمد صاحبهما على "حميدة" ؟!
  - السابق ص ٩٨٠ (YY)
  - قصص الحبوان ص ٤٣ ، ١٠٠ (XX)
- (Y9) استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العرب المعاصب ص ٢٧ هامش (١) ، (٢)، وانظر دراسات نقدية في شعرنا الحديث ص ٧٨ ،
- البعد التراثي للهوية القومية في الأدب العربي المعاصر ، رؤية عامة : (٣.) ضمن كتاب أصدره معهد البحوث والدراسات العربية يعنوان "الهويــة القومية في الأدب العربي المعاصر" • دار الأمين ، القاهرة ١٩٩٩ ص ٦٣-٦٣ ،
  - ( 11) البعد التراثي ص ١٤٠
  - البعد التراثي ص ١٤-٦٥٠ (TY)
    - البعد التراثي ص ٦٧٠ (44)
  - البعد التراثي ص ٨٠-٨١ (TE)
  - البعد التراشي ص ٨٢-٨٣ . (50)
    - السابق ص ۸۳ ، (47)
    - البعد التراثي ص ٨٤٠ (YY)
    - البعد التراثي ص ٨٥ ،
      - (YA)
    - البعد التراثي ص ٨٦ ، (T9)
- كتب الشرقاوى هذه القصيدة الطويلة في باريس سنة ١٩٥١ ، ولسم (2.) تنشر إلا عام ١٩٥٣ ، حيث صدرت في كتيب مستقل في القاهرة ، ثم في بيروت تحت عنوان "خطاب مفتوح من أب مصرى إلى الرئيس ترومان" دار الكتاب العربي القاهرة ١٩٦٨ ، والقصيدة تمثل محاولة مبكرة ورائدة في تجديد الشعر العربي • والشرقاوي أحد رواده •
  - دراسات نقدية في شعرنا الحديث ص ٤٥-٦٢ . (13)

- (٤٢) در اسات نقدیة ص ٥١-٥٦ ·
- (٤٣) در اسات نقدیة ص ٥٦-٥٩ ،
- (٤٤) قصيدة النثر ص ٨ هامش (١) •
- (65) الطبعة الأولى : الشركة العامة النشر والتوزيع والإعلان طرابلس –
  ليبيا ١٩٧٨ والطبعة الثانية : دار الفكر العربي ، القاهرة ١٩٩٧ .
  والكتاب هو الرسالة التي نال بها الدكتوراه ، وكان حظها أفضل كثيرا
  من حظ رسالة الماجستير التي لما تطبع بعد ، بل إن النسخ المخطوطة
  مكتوبة بخط لا يكاد يرى ا مع أنها تمثل إرهاصاً مبكرا ناضجا بعبقرية
  على عشرى حتى إنها ظلت ذات تأثير ممند في كثير من بحوثه التي
- - (٤٧) استدعاء الشخصيات التراثية ص ٦٢-٦٨ ،
  - (٤٨) استدعاء الشخصيات التراثية ، ص ٢٤٧-٢٥٥ ،
  - (٤٩) استدعاء الشخصيات التراثية ص ٢٠٩ ٢١١ ، ٢٢٥ ٢٣٣ ،
    - (٥٠) استدعاء الشخصيات التراثية ص ١٠١-١١١ ،
    - ۲۱۲-۲۵۷ استدعاء الشخصيات التراثية ص ۲۵۷-۲۱۲ .
      - (٥٢) استدعاء الشخصيات التراثية ص٢٦٦-٢٧١ ،
    - (٥٣) الطبعة الرابعة ، مكتبة ابن سينا ، القاهرة ١٤٢٣هــ-٢٠٠٢م ،
- (٥٤) مثل البلاغة العربية ، تاريخها ، مصادرها ، مناهجها ، مكتبة الشباب ، الطبعة الثالثة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م ، والنقد الأدبي والبلاغــة فـــي القرنين الثالث والرابع ، الطبعة الثانية ، مكتبة الشباب ١٤١٥هــــ ١٩٩٥م
- (٥٥). الرحلة الثامنة للسندباد ، دراسة فنية عن شخصية السندباد في شـعرنا المعاصر ، الطبعة الأولى ، دار ثابت ، القاهرة ١٤٠٤هـــ -١٩٨٤م ص ٧-٨ ،
  - (٥٦) الرحلة الثامنة للسندباد ص ٨-٩ ،
    - (ov) الرحلة الثامنة ص ١٢-١١ ·
    - (٥٨) الرحلة الثامنة ص ٢٠-٢٢ ،

- "الناس في بلادي" ضمن "ديو إن صلاح عبد الصبور" دار العودة ببروت (09) ص ٧ • وانظر الرحلة الثامنة ص ٥٥-٥٥ • 1944
  - الرجلة الثامنة ص ٢٠-٦٧ . (7.)
    - الرحلة الثامنة ص ٧٤ . (11)
    - الرحلة الثامنة ص ٨١-٨٩ . (77)
  - الرحلة الثامنة ص ١٩-٩٩ . (77)
  - الرحلة الثامنة ص ٩٩-١٠٠٠ (35)
  - الرحلة الثامنة ص ١٠٠-١٠٤ (70)
  - عن بناء القصيدة العربية الحديثة ص ١٨٩-١٩٠ (77)
    - الرحلة الثامنة ص ١٠٩٠ (YY)
    - الرحلة الثامنة ص ١١١ ، (11)
    - الرحلة الثامنة ص ١٢٤-١٢٦ . (79)
      - السابق ص ۳۲ ، (Y+)
    - الرحلة الثامنة ص ١٣٣-١٣٤ . (Y1)
      - الرحلة الثامنة ص ١٣٧٠ (YY)
    - الرحلة الثامنة ص ١٥٧-١٦٥ . (٧٣)
    - الرحلة الثامنة ص ١٦٤-١٦٧ ، ١٧١ ، (Y £)
    - (Yo)
- فصول في نقد الشعر الحديث ، مكتبة الشباب ، القاهرة ١٩٨٨ ص . 1 £ A-1 £0
- فصول في نقد الشعر الحديث ، مكتبة الشباب ، القاهرة ١٩٩٨ ص (Y7) . 1 £ Y
  - فصول في نقد الشعر الحديث ص ١٥٠-١٥١ ، (YY)
  - فصبول في نقد الشعر الحديث ص ١٥١-١٥٦ ، (YA)
    - السابق ص ١٦١-١٦١ . (Y9)
    - فصول في نقد الشعر الحديث ص ١٦٧٠  $(\wedge \cdot)$
    - فصول في نقد الشعر الحديث ص ١٧٣٠ (41)
    - فصول في نقد الشعر الحديث ص ١٧٧٠ (XX)
      - السابق ص ١٨٠ . (AY)
- بحث منشور ضمن مجموعة الأبحاث المصاحبة أدورة "أبو فراس (A£) الحمداني" ، الجزائر - اكتوبر ٢٠٠٠ م وهي الـ دورة السابعة من

دورات "جائزة مؤسسة عبد العزيز سعود البابطين للإبداع الشعرى" ص 1107-119

- (۸۰) السابق ص ۱۰۹
- الصورة الفنية في قصيدة أبي فراس ص ١١١٠ (A7)
  - السابق ص ١١٢-١١٢ . (AY)
- الصورة الغنية في قصيدة أبي فراس ص١٢٩-١٣٢ .  $(\wedge \wedge)$ 
  - السابق ص ١٣٦ -١٤٢ ، (49)
    - السابق ص ١٤٢ ١٤٤ ، (9.)
    - السابق صر 331-101 . (11)
- حوليات كلية دار العلوم جامعة القاهرة العمدد (٦) ١٩٧٦-١٩٧٥ (9Y) · ٤ · - ٢٧ . w
  - مجلة الشعر العدد (٧٨) ربيع ١٩٩٥ ص ٣٨-٥٦ . (94)
    - حوليات دار العلوم ص ٣٧ . (9 E)
    - حوليات دار العلوم ص ٣٩ . (90)
- ليلي والمجنون بين شوقي وعبد الصبور ، مجلة الشعر العدد (٧٨) (97) ر بيم ١٩٩٥ ص ٢٨-٥٦ .
- نشر شوقي مجنون ليلي سنة ١٩٢٩ ونشر عبد الصبور اليلبي (9Y) و المجنون" عام ١٩٧٠ .
  - انظر ليلي والمجنون بين شوقي وعبد المصبور ص ٤٠ . (9.4)
    - (99) ليلي والمجنون ص ٤١-٤١ .
    - (١٠٠) ليلي والمجنون ص ٥٥-٢٥ ،
      - (١٠١) السابق ص ٥٢-١٥ ،
- (١٠٢) بحث منشور في مجلة الدراسات الإسلامية إسلام أباد باكستان ، المجلد (١٩) العدد (٣) مايو يونيه ١٩٨٤ ص ١١-٦٢.
- (١٠٣) البحث الأنبي ، طبيعته ، مناهجه ، أصوله ، مصادره ، الطبعة الثانية ء دار المعارف، القاهرة ١٩٩٧ ص ٢٠ ،
  - (١٠٤) استلهام شخصية الرسول ص ٥٥-،٦،
- مكتبة ابن سينا ، القاهرة ،

- (١٠٦) السابق ص ١٣٧ وعنوان الدراسة : ثنائية الحلم والواقع فسى ديــوان رقصات نيلية ص٣٧-١٤٨ .
  - (۱۰۷) دار غریب القاهرة ۲۰۰۳ ،
    - (۱۰۸) در اسات نقدیة ص ۱۳۸ ۰
  - (١٠٩) دراسات نقدية في شعرنا الحديث ص ١٣٩٠ ،
    - (۱۱۰) السابق ص ۱٤٢-۱٤٣ ،
    - (۱۱۱) دراسات نقدیة ص ۱٤٧ ۱٤٨،
      - (۱۱۲) دراسات نقدیة ص ۱۲۷-۱۸۸ ،
        - (١١٣) السابق ص ١٦٧ ١٦٨
          - (۱۱٤) دراسات نقدیة ص ۱٦٩ ٠
- (١١٥) دراسات نقدية في شعرنا للمعاصر ص ١٨٤ وقد سبقت الإشارة إلى ذلك في بحث لنا عنه - قيد النشر - عنوانه: "حداثة المحافظة وأصمالة التجديد في نقد على عشرى ، موسيقى الشعر الحر" ،
- (١١٦) نشرت ضمن "ثلاث رسائل في إعجاز القرآن" بتحقيق الأستاذ محصد خلف الله أحمد، والدكتور زغلول سلام ، دار المعارف القاهرة د.ت ، وبحث عشرى "قراءة جديدة لتراثنا القديم : الصورة البلاغية عند أبسي الحسن المرماني بين الوظيفة التعبيرية والقيمة الجمالية ، حوليات كلية دار العلوم جامعة القاهرة العدد الخامس ١٩٧٤ / ١٩٧٥ ص ٢١-
  - (١١٧) الصورة البلاغية عند أبي الحسن الرماني ص ٧٠٠
    - (۱۱۸) السابق ص ۷۶۰
    - (١١٩) السابق ص ٧٥ ٠ .
    - (۱۲۰) السابق ص ۲۷-۷۷ ،
    - (١٢١) الصورة البلاغية عند الرمّاني ص ٧٨٠
  - (١٢٢) القسم الأدبي ، الطبعة الأولى ١٤١٥هــ-١٩٩٥م ص ١٠-٦٠ ،
    - (۱۲۳) ديوان الستالي ص ٣٣٠
    - (١٢٤) ديوان الستالي ص ٤٤ ٠
    - (١٢٥) ديوان الستالي ص ٥٠٠
    - (١٢٦) ديوان السئالي ص ٥٤-٥٥ ،
- (١٢٧) نشره المجلس الأعلى الفنون بالكويث ، ضمن بحوث امهرجان القرين

- الثقافي الثامن"، ندوة الأنب في الكويت خلال نصف قسرن (١٩٥٠– ٢٠٠٠م) .
- (١٢٨) سبق هذا الكتاب بحثه للماجستير الذي لم ينشر : "موسيقي الشعر الحر" وقد نشر الكتاب في ليبيا قبل هذه الطبعة (دار الفكر العربسي ١٩٩٧) . وعندما نال به درجة الدكتوراه كان عنوانسه "استخدام الشخصيات التراثية" .
- (۱۲۹) عنوان المقال "دعاة أدباء وأدباء دعاة ، الأدباء الدعاة : جابر قميدة نمونجا" ، نمشرته مجلة "الرسالة فكرية نقافية تهتم بشئون السدعوة والمجتمع ، وهي غير دورية يصدرها مجلس الإعلام العربي بالقاهرة ، العدد السابع ربيع الأول / الأخر ، جمادى الأولى ١٤٢٤هـ مايو / يونية / يولية ٣٠٠٢م ص ،٤٩٥٤ وواضح أن البحث نشر بعد ، فاته ،
  - (١٣٠) الأدياء الدعاة ص ٤٠٠
  - (١٣١) الأدباء الدعاة ص ٤٢ ٠
  - (١٣٢) الأنباء الدعاة ص ٤٣ ،
  - (١٣٢) الأنباء الدعاة ص 3٤-٥٤ .
    - (١٣٤) الأنباء الدعاة ص ٤٥ ،
  - (١٣٥) الأدباء الدعاة ص ٤٦-٤١ ،
- (١٣٦) ومما يثير الأسى أن هذا المقال الذي توفي "عشرى" قبل نشره ، أعقبه 

   في المدد التالي مقال للدكتور جابر قميحة ينعى فيه صديقه ، 
  ويشيد بمنهجه النقدى "الرسالي" الذي يؤمن بأن النقد أمانـــة بجــب أن 
  تؤدى بعدل وإنصاف ، بميث يكون التغريط فيها خطبئة لا خطأ ، كما 
  توقف أمام :موضوعيته التي رآها تتجاوز " التقابـل" مــع الذاتيــة ، 
  وترفض "الحياد" بين طرفين لا يصبح بينهما حياد ، كالحق الباطل ! ثم 
  استعرض نتاجه المتنوع ، ودقته الزائدة في مؤلفاته الرائدة التي تــوائم 
  مواءمة طريفة خلاقة بين مطلق "الولاء" وكامل "الحريــة" للإبــداع ، 
  انظر "على عشرى بين الموضوعية والولاء المتراثى" ، مجلة الرسالة ، 
  المند الثامن جمادى الآخرة / رجب / شعبان ١٤٢٤هــ أغسطس 
  / سبتمبر / أكتوبر ٣٠٠٢م ، ص ٤٤-٤٥
  - (١٣٧) مَجلة الشعر العدد العاشر أبريل ١٩٧٨ ص ١٤٤-١٥١ .

- (١٣٨) السابق ص ١٤٥ ، ولنظر تقصيلاً لذلك وتقبيماً له ، في بحث لنا قيد النشر : "حداثة المحافظة وأصالة التجديد في نقد على عشرى ،
  - (١٣٩) مجلة الشعر ص ١٤٧-١٤٩ .
  - (١٤٠) مجلة الشعر ، العدد (١٠) ص ١٤٨-١٥١ ،
  - (١٤١) مجلة الشعر العدد (١١) يوليه ١٩٧٨ ص ١٢٩-١٣٦ ،
    - (١٤٢) العدد (١١) من مجلة الشعر ص ١٣٢ -١٣٤ ،
  - (١٤٣) مجلة الشعر العدد (١٢) أكتوبر ١٩٧٨ ص ١٤٥-١٥١ .
    - (١٤٤) السابق ص ١٠٤٥ ٠
  - (١٤٥) د محمد عبد المنعم خاطر في قصيدته "رقية" ص ١٤٧-١٤٨ .
    - (١٤٦) مجلة الشعر عدد (١٢) ص ١٥٠-١٥١ .
- (۱٤٧) مجلة الهلال ، أبريل ١٩٩٥ ص ٧٨-٨٤ . وانظر ص ٦-٧ من هذه الدراسة .
  - (١٤٨) مجلة الهلال ص ٨٣٠
  - (١٤٩) مجلة الهلال ص ٨٣ ،
- (۱۵۰) نشير هذا إلى مخالفته المعقاد وموقفه من الشعر الحر ونذكر بانه كان انذاك – في أوائل ستينيات القرن العشرين – برعما صغيرا واعدا أمام ذلك العملاق بطياعه الذائمة !
- (١٥١) منشور ضمن كتاب "الجارم في عيون الأدباء إحداد الدكتور أحمد على الجارم ، الدار المصرية اللبنانية ، الطبعة الأولى ربيع الأولى ٢٢٣ هـ الأولى ٢٢٣ هـ من ١٣١-١٥١، وقد استعرت منه المنوان في بحثنا السابق عنه ،
- (١٥٢) الكلام لفاروق شوشة عن على الراعي الذي أحبه عشري وتأثر به . انظر ثقافة الأسلاك الشائكة مكتبة الأسرة ٢٠٠١ ص ١٥٥–١٥٦ .
- (١٥٣) ديوان على الجارم ، الطبعة الثانية ، دار الشروق ، ١٩٩ ، المقمة التي كتبها العقاد ، ولنظر الجارم في عيون الأدباء ص ١٢٧–١٢٨ ١٥٧ ،
  - (١٥٤) الجارم في عيون الأنباء ص ١٢٨ ،
  - (١٥٥) الجارم في عيون الأنباء ص ١٢٨-١٢٩ ،
- أحماً فصيدة مفلود التي قالها في نكرى الشاعرين حافظ وشوقى ، الجارم
   في عيون الأدباء ص ١٢٩-١٢٠ ،

(١٥٧) الجارم في عيون الأنباء ص ١٣١ ٠

(۱۰۸) ذلك - وغيره كثير - قاله د، مندور في تحامل غير مبرر على الجارم الكنه في لحظة راجع فيها نفسه ، بقرر سبق الجارم إلى توظيف بعض أدوات التصوير الشعرى الحديثة ، وبراعته في ذلك التوظيف ، انظر الشعر المصرى بعد شوقى ، الحلقة الأولى ، دار نهضة مصر د،ت ، ص ٢٧-٤٤ ، وانظر الجارم في عيون الأدباء ص ٢٥٤ ،

(١٥٩) الجارم في عيون الأنباء ص ١٣٦-١٣٦ ،

(١٦٠) الجارم في عيون الأدباء ١٣٧ -

(١٦١) الجارم في عيون الأدباء ص ١٤٠٠

(١٦٢) الجارم في عيون الأدباء ١٤٧-١٤٥ ·

(۱۹۲۳) في ٨ من فيراير ١٩٤٩٠

(١٦٤) الجارم في عيون الأدباء ص ١٥١ .

(170) في ٤٤ من صفر ٢٥٠ (هـــ ١٤ من ابريل ٢٠٠٤ وقامت دار العلوم "حقل نابين" لناقديها الراحلين : عبد الواحد علام وعلى عشرى ، بعد مرور عام على وفاتهما ، وفي كلمتي - التي تجالدت حتى انتهيت فيها - اشرت إلى الجوانب الإنسانية الخاصة والمكانة العلمية لكل منهما ، وبعدها دعتني جريدة "أفاق عربية" في ندوتها الثقافية الشهرية للحديث عن ملامح المشروع النقدي لعلى عشرى" ونشرت الجريدة ملخصا للندوة في العدد ٢٥٦ ، (٢١ من ربيع الأول ٢٤٥هـــ ٢ من مسايو ٤٠٠٤م) ، وحتى الآن للأسف لم نقم واحدة من المؤسسات الثقافية للدولة بلمسة تقدير تجاه الناقدين المفيونين!

## المصادر والمراجع

\_\_\_\_

## ١-د . أحمد على الجارم

- الجارم فى عيون الأدباء ، الدار المصرية اللبنانيــة ، القــاهرة
   ٢٣٥ ١هـــ ٢٠٠٢م ،
  - ٢-د ، جابر قميحة
  - على عشرى بين الموضوعية والولاء التراثى •
- مجلة الرسالة ، فكرية تقافية ، تهتم بشئون الدعوة والمجتمع العدد (٨) جمادى الآخرة ، رجب ، شعبان ١٤٢٤هـــ أغسطس ، سبتمبر ، أكتوبر ٢٠٠٣م ،

### ٣-د ، شوقى ضيف

- البحث الأدبى ، طبيعته ، مناهجه ، أصوله ، مصادره ،
  - الطبعة الثامنة ، دار المعارف ، القاهرة ١٩٩٧م
    - ٤-د، على عشري
- -البعد التراثي للهوية القومية في الأدب العربي المعاصر (رؤيـة عامة) .
- "بحث منشور في كتاب الهويـة القوميـة فــي الأنب العربــي
   المعاصد
  - معهد البحوث والدراسات العربية ١٩٩٩ ٠
  - البلاغة العربية ، تاريخها ، مصادرها ، مناهجها ،
  - \* الطبعة الثالثة ، مكتبة الشباب ، القاهرة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م ·
    - -أجمل قصائد محمود درویش 🔹
    - \*مجلة الهلال ، أيريل ٩٩٥ ام ،
- -الدراسات الأدبية المقارنة في العالم العربي ، مع عنايـة خاصـة بمع سبه المحدد غنيم الله ،
  - \*الطبعة الأولى ، مكتبة النصر ، القاهرة ١٤١٤هـــ ١٩٩٤م .
    - \*الطبعة الثالثة ، دار النصر ، القاهرة ٢٢١ هـ-٢٠٠٢م، •

 الرحلة الثامنة للسندباد • دراسة فنية عن شخصية السندباد فــى شعرنا المعاصر

\*دار ثابت ، القاهرة ٤٠٤هــ-١٩٨٤م ٠

-استدعاء التراث في الشعر الكويتي •

"بحث نشره المجلس الأعلى للفندون بالكويت ، صدمن بحدوث "مهرجان القرين الثقافي الثامن" ندوة "الأدب في الكويت خالال نصف قرن ١٩٥٠-٠٠٠، " .

-استدعاء الشَّخُصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، \*دار الفكر العربي ، القاهرة ١٩٩٧ ،

-استلهام شخصية الرسول في الشعر العربي المعاصر ،

\*مجلة الدراسات الإسلامية ، إسلام آباد ، باكستان ، مجلسد (١٩) عدد (٣) مايو ، يونيه ١٩٨٤ ،

-الشعر قُولُ مُوزُونُ مُقَفَّى ، دراســة قــى قصــيدة النشــر العربيــة وامتداداتها ،

 البحث الأخير الذي ألقاه في حلقة البحث 'بكلية دار العلوم قبيل وفاته (لم بنشر)

 الصورة البلاغية عند أبى الحسن الرماني بين الوظيفة التعبيريسة والقيمة الجمالية .

\*حوليات كلية دار العلوم ، المعدد الخامس ١٩٧٤-١٩٧٥ .

-الصورة القنية في قصيدة أبي قراس الحمداني ٠

بحث منشور في كتاب 'دورة أبى فراس الحمداني' التسى تنظمها
 مؤسسة جائزة البابطين ، الكويت ١٤٢٠هـ - ١٠٠٠م ،

النقد الأدبى والبلاغة في القرنين الثالث والرابع (المصادر والقضايا)

\*الطبعة الثانية ، مكتبة الشباب ، القاهرة ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م ،
 -من تراثنا الشعرى قصيدة 'أحلام الفارس القديم' ،

\*حوليات كلية دار العلوم ، العدد (٦) ١٩٧٠ -١٩٧٦م ،

- حداثة المحافظة وأصالة التجديد في شعر على الجارم ،

\*ضمن كتاب "الجارم في عيون الأدباء" ، إعداد الدكتور أحمد على الجارم

الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م .

-دراسات نقدية في شعرنا الحديث •

\*الطبعة الثانية ، مكتبة ابن سينا ، القاهرة ١٤٢٢هــ-٢٠٠٢م ،

-دعاة أدباء وأدباء دعاة ، جابر قميحة نمونجًا ،

-مجلة الرسالة ، فكرية ثقافية تهتم بشئون الدعوة والمجتمع ، غير دورية ، يصدرها مجلس الإعلام العربي بالقاهرة ، العدد السابع : ربيع الأول ، ربيع الآخر ، جمادى الأولى ٤٢٤ هـ - مايو ، يونيو ، يوليو ٢٠٠٣ ، ٢٠٠٧

بيوان الستالي مادح بني نبهان •

\*عرض ودراسة ، عُمان ، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ -١٩٩٥م ،

رائد الدراسات الأدبية المقارنة في العالم العربي : محمد غنيمي هلال ، بالله و بحث منشور في الكتاب التذكاري عن "محمد غنيمي هلال ، نافدا ورائدًا في دراسة الأدب المقارن" ، إعداد قسم البلاغة والنقد الأدبى و والأدب المقارن بكلية دار العلوم - جامعة القاهرة ، الطبعة الأولى ، دار الفكر العربي ١٤١٦هـ ١٩٩٩م ،

<u>-ف</u>صول في نقد الشعر الحديث

\*مكتبة الشباب ، القاهرة ٩٨٨ ام -عن بناء القصيدة العرببة الحديثة

"الطبعة الرابعة ، مكتبة ابن سينا ، القاهرة ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م -عن الانب المقارن

\*مكتبة الشباب ، القاهرة د ٠ ت - قراءة في قصائد العد الماضي \* مجلة الشعر ، ايريل ١٩٧٨م

-قراءة في قصائد العند الماضي

\*مجلة الشعر يوليو ١٩٧٨م -قراءة في قصائد العند الماضي

\*مجلة الشعر ، اكتوبر ٩٧٨ أم

-قصص الحيوان بين الألب العربي والآداب العالمية (دراسة مقارنة في رحلة جنس أدبي)

\*الطبعة الثانية ، دار النصر ، القاهرة (٢٤١١هــ-٢٠٠١م)

-ليلى والمجنون بين شوقى وعبد الصبور

\*مجلة الشعر ، العدد (٧٨) ربيع ١٩٩٥

-مجنون ليلى ، حقيقة أم خيال : محمد سعيد رسلان

• تقديم د ، على عشرى ، مطبعة عيسى البابي الحلب ، القاهرة ١٩٨٢ م

-موسيقي الشعر الحر

\*رسالة ماجستير مخطوطة بمكتبة كلية دار العلوم

. . .

## ملحق

# دراسة نقدية لمرتنشر

القاها على عشرى أمام حلقة البحث التى أقامها قسم البلاغة والنقد الأدبى

المحرم ١٤٢٣هـ - مارس ٢٠٠٢م

# الشعر قول موزون مقفى يدل على معنى (دراسة فى قصيدة النثر العربية وامتداداتها)

رحم الله قدامة ، وغفر له ولنا - وما أبرئ نفسي -بمقدار ما حَمَّلناه وحملنا تعريفه الشهير للشعر في كتابعه "تقد الشعر " من وزر ما أصاب شعرنا العربي في بعض عصسوره من عقم وجمود ، لقد أصبحت الآن أمام ما تغرقنا به المطابع ودور النشر والدوريات الأدبية من طوفان هذر وهراء يصدر أصحابه على نسبته قسرًا إلى الشعر ، بل يصرون على أنه هو الشعر الذي لا شعر سواه - أصبحت أمام ذلك كله أكثر إدراكًا لمدى حصافة الرجل وبعد نظره حين أراد أن يؤسس للشعر تخوما فنية حاسمة ، تحدد أبعاده العامة ، وتصد عن حماه كل دعى يجترئ على محاولة اقتحام عالمه دون أن يمتلك أدوات هذا الاقتحام • أقول هذا مع إدراكي التام لما في تعريف قدامة من جفاف منطقي واضح قد لا يناسب تعريف فن مثل الشعر ، يتكون مفهومه في بعض جوانبه من قيم جمالية وخوالج نفسية وروحية ، يعز اصطيادها في شبكة التعريف المنطقي الصارم. ولكن أليس من المثير للتأمل أن تقوم أحدث التيارات النقدية الوافدة من الغرب ، والتي تخلب لب نقادنا ومسدعينا علسي السواء على أسس ومناهج وآليات رياضية ليست أقل جفافـــا – على الأقل في تطبيقات نقادنا الحداثين - من كل ما في تعريف قدامة من جفاف منطقى غير منكور ؟! ونحن إذا ما تحلينا إزاء تعريف قدامة بقدر من السسماحة وسعة الصدر - نتحلى بأضعافه إزاء تطبيقات نقادنا الحداثيين المناهج البنيوية والأسلوبية - يسمح لنا بأن نتجاوز شكله الخارجي الجاف لنتعامل مع دلالاته الفنية الكامنة، من خلل تتبعنا لتحريره المصطلحاته ، وتحديده الدلالاتها على امتداد كتابه ؛ فسوف نجد أن هذا التعريف أقرب إلى روح الفن والوعى بالطبيعة الجمالية للشعر ، مما يوحى به للوهلة الأولى ظاهره المنطقي الجاف ، ومن كل ما يشيع للشعر من مفاهيم مضطربة مائعة لدى أحدث أجيالنا الشعرية ،

فمفهوم الشعر لدى قدامه يتكسون من ثلاثية عناصر أساسية، هى : اللفظ والموسيقى - إذا ما أدمجنا الوزن والقافية فى عنصر واحد - والمعنى ٠

وقدامه لا يعنى باللفظ – الذى عبر عنه في التعريف بمصطلح "القول" ولكنه في تحديده لدلالات عناصر التعريف على امتداد الكتاب استبدل مصطلح "اللفظ" بالقول – وهو لا يعنى به الكلمة المفردة وإنما يعنى به أساليب التعبير الشعرية به أو بعبارة أخرى – يعنى به "الصياغة الفنية" و"التصوير" ، وهما المصطلحان اللذان استخدمهما الجاحظ في عبارته الشهيرة التي يحدد فيها مفهوم الشعر "إنما الشعر صياغة وضرب من النسج ، وجنس من التصوير" (١) ، حيث يشمل مصطلح اللفظ عند قدامة الإيجاز ، والكناية ، والتمثيل – الذي هو أحد أشكال التشبيه لدى البلاغيين المتأخرين – والجناس وغير ذلك من الأساليب الفنية ووسائل التصوير الشعرية المحتلفة ،

فعندما يتحدث قدامة عن امتزاج عنصر اللفظ بعنصر المعنى يرى أن من سمات جمال هذا العنصر – أو نعوته كما يطلق عليها – الإيجاز أو التكثيف والإيحاء ، الدى يسميه الإشارة ويعرفها بأنها "أن يكون اللفظ القليل مشتملا على معان كثيرة بإيماء إليها أو لمحة تدل عليها" (١) ، وهو ما يُعرّف به النقاد والبلاغيون الإيجاز أو قسما من قسميه على وجه التحديد وهو "إيجاز القصر" ، ولنتأمل ما في عبارات قدامه "إيماء إليها" والمحة تدل عليها" من وعي فني واضح !

كما يرى قدامة أن من نعوت هذا العنصر أيضا الكنايسة التى يطلق عليها اسم "الإرداف" ويعرف بما يحرف بسه البلاغيون الكناية ، وهو "أن يريد الشاعر دلالة على معنى من المعانى فلا يأتى باللفظ الدال على ذلك المعنى بل بلفظ يدل على معنى هو ردفه وتابع له ، فإذا دل على التابع أبان عن المتبوع"، .

ويعتبر قدامة أيضا من نعوت عنصر اللفظ حين ياتف مع المعنى "التعثيل" - الذى هو إحدى صعور التشبيه المركبة عند البلاغين - وإن كان مفهومه عنده ليس محددًا بالقدر الكافى ؛ حيث يتراوح ما بين تشبيه التمثيل والاستعارة التمثيلية والكناية ، فهو يعرفه بقوله : "هو أن يريد الشاعر إشارة إلى معنى فيضع كلاما يدل على معنى آخر ، وذلك المعنى الأخر والكلام يُنبئان عما أراد أن يشير إليه" أ، وكما يتنبذب التعريف بين وسائل التصوير الثلاث التي سبقت الإشارة إليها تتجئ أمثلته أيضا مذبنبة بينها ، ولكن ما يهمنا على أي حال أن مصطلح اللفظ لا يعنى الكلمة المفردة وإنما يعنى الاسلوب

أو الصياغة أو الصورة التي يمكننا أن ننعتها بأنها تمثيل أو استعارة أو كناية •

وأخيراً فإن مصطلح اللفظ يشمل لدى قدامة بعمض المحسنات البديعية مثل "الجناس" الذى يطلق عليه قدامة اسم المطابق" في صورته النامة، و"المجانس" في صورته الناقصة<sup>(٥)</sup>.

وهكذا يمكننا أن نستبدل بمصطلح "الفسظ" أو "القسول" لدى قدامة مصسطلح "الصسياغة" أو "التصسوير" أو "التعبير الموحى" • • أو ما شئت من مصطلحات نقدية تكون أكثر دقسة فى التعبير عما يريده قدامة بمصطلح "اللفظ"، وهو المصسطلح الذى كان شائعا لدى معظم نقاد هذه الفترة ، للدلالة علسى مسايتصل بجوانب الشكل الفنى للعمل الأدبى •

فإذا ما تركنا عنصر اللفظ في مفهوم قدامة للشعر إلى عنصر المعنى فسوف نجد قدامة يقصد به ما كان معروفا لدى النقاد ومؤرخى الأدب باسم "الغرض الشعرى" ؛ فالمعانى عند قدامة هي الأغراض من مدح وهجاء ورثاء ونسيب ووصف ، ويضيف إليها قدامة "التشبيه" حيث يجعله غرضا من أغراض الشعر أو معنى من معانيه الأساسية ، وهي إضافة عبقرية — على الرغم مما يوجه إليها من انتقادات — سندرك قيمتها بعد قليل ، ولكن قدامة لم يغب عنه فطنته أن المعانى الشعرية أكثر انساعا وتنوعا من أن تحصرها هذه الأغراض المحدودة ، وان هذه الأغراض ليست أكثر من أوعية عامة يضم كل منها ما لا نهاية له من المعانى الشعرية المتفردة التي يبدعها كل شاعر عن طريق تأمله الخاص : "ولما كانت أقسام المعانى التسي عن طريق تأمله الخاص : "ولما كانت أقسام المعانى التسي

ولم يمكن أن يُؤتى على تعديد جميع ذلك أو أن يُبلغ آخره -رأيت أن أذكر منه صدرًا ينبئ عن نفسه ويكون مثالا لغيره وعبرة لما لم أذكره ، وأن أجعل ذلك في الإعلام من أغراض الشعر ، وما هم عليه أكثر حوما وله أشد روما ، وهو : المديح والهجاء والنسيب والمراثى والوصف والتشييه (١) .

فالمعنى عند قدامة ليس هو ذلك المعنى العام الغفال المشترك بين الجميع والذى عبر عنه الجاحظ بأنه مطروح فى الطريق يعرفه العربى والعجمى والقروى والبدوى (٢) ، وإنما هو المعنى الفنى الشعرى الذى يتولد من تأمل الشاعر فى ذلك المعنى العام الغفل تأملا يستله من إطار عموميته وابتذاله ، ويسمو به من وهدة الاطراح على الطريق إلى أفاق الإبداع الشعرى المتفرد ، تلك الأقاق السامقة التى لا يستطيع التحليق فى أرجائها إلا الشاعر الفذ الذى يمكنه أن يجسد هذا المعنى فى كيان شعرى آسر معتمدا على موهبته الشعرية بكل ما تقوم عليه من طاقات روحية ، وما تمتلكه من أدوات وآليات فنية ، ابتداء بالقدرة على المعاناة الروحية الباهظة للومضة الأولى متعانقة الأبعاد ؛ وانتهاء بالتجسيد الفنى الأخير لهذه الرؤية فى مورتها الشعرية النهائية ،

. وهكذا تتعدد صور المعنى العام الواحد وتجلياته الفنية - أو لنقل تتعدد معانيه الشعرية - بتعدد الشعراء الذين يتناولونه ، وفي إطار ذلك يمكننا أن نفهم عبارة قدامة التي يقرر فيها أن "أقسام المعاني ، مما لا نهاية لعدده ، ولم يمكن أن يُؤتى على تعديد جميع ذلك أو أن يُبلغ آخره" ،

وندن لم نستخلص مدلول مصطلح "المعنى" هـذا عنـد قدامة من مجرد تحديده له بما اصطلح النقاد على تسميته "الغرض الشعرى" ، ولا من عبارته التي يقرر فيها عدم تناهي المعانى ، وإنما استخلصناه قبل ذلك من اعتباره "التشبيه" غرضا من أغراض الشعر ، أو معنى من معانيه الأساسية . فهذا يدلنا على أن قدامة يدرك بوضوح الفارق بين المعنى العام والمعنى الفني أو الشعرى المتمثل في تأمل المعنى العام تـــأملا شعريا ، وتشكيله في كيان فني متفرد ، بل إن قدامة يبلغ في دقة إدراكه لهذا الفارق شأوا لافتا للنظر حين يجعل من إحدى أدوات التشكيل القني للمعنى ضربا من ضروب هذا المعنى، أى أن المعنى الذي يقصده هو المعنى بعد تجسده في صورة فنية متفردة ، ولا يغض من قيمة صنيع قدامة هذا ما يوجــه اليه من نقد بسبب خلطه بين ما يمت إلى المضمون وما يمت إلى الشكل ، أو بعبارة أخرى بين ما يمت إلى المعنى وما يمت إلى وسائل التعبير عنه ، ولا يغض منه أيضا أن البعض قد سبق قدامة إلى اعتبار التشبيه غرضا من أغراض الشعر ، حيث تم ذلك عَرَضا وليس في إطار نظرية شعرية متكاملة ، كما هو الشأن عند قدامة • كما لا يغض منه أخيرا تلك النزعة المنطقية التي تناول بها قدامة موضوع التشبيه، والتي قادته إلى إخضاع مفهومه لضرب من التقنين المنطقى الجاف (٨) . فسيبقى بعد ذلك كله أن المعنى في مفهوم قدامة الشعر هو المعنى الشعرى الذي تمتزج فيه الفكرة بوسائل تجسيدها الفنيي امتز اجا حميما ،

بل إن قدامة يؤصل في الفصل الأول من كتابه تأصيلا نظريا بارعا لهذه التفرقة بين المعنى العام الذي هـ و بمثابـة

المادة الغفل للشاعر ، والمعنى الشعرى أو الفنسى الذى هو بمثابة الصورة التى تأخذها المادة الغفل على يد الصانع ؛ حيث يقول : "ومما يجب تقدمته وتوطيده قبل ما أريد أن أتكلم فيه، أن المعانى كلها معرضة الشاعر ، وله أن يتكلم منها فيما أحب وآثر من غير أن يحظر عليه معنى يروم الكلام فيه ، إذ كانت المعانى للشعر بمنزلة المادة الموضوعية والشعر فيها كالصورة ، كما يوجد فى كل صناعة من أنه لا بد فيها من شئ موضوع يقبل تأثير الصور منها ، مثل الخشب النجارة والفضة للصياعة المالي سوف يقيم عليها الناقد العبقرى عبد القاهر المرجانى دعائم نظريته النقية واللاغية ،

فإذا ما انتقانا إلى العنصر الأخير من عناصسر مفهوم الشعر عند قدامة وهو الموسيقى التى فصلها إلى عنصرين هما "الوزن" و"القافية" – فسوف نجد قدامة يستخلص مفهوم هذا العنصر بمكونيه من النموذج الشعرى الذى كسان شسائعا في عصره من ناحية ، ومن تنظيرات رجال العروض والقافية من ناحية أخرى ، وله آراء جديرة بالتسجيل والتأمل في هذا المجال ؟ حيث يشترط أن تكون الموسيقى في القصيدة طبيعية لا تكلف فيها ولا افتعال ، وألا تكون إقامة الموسيقى على حساب المعنى ، وهو يلح على تقدير هنين المبدأين في أكثر من موضع في الكتاب ؟ فقي حديثه عن معض الزخارف الموسيقية مثل الترصيع – السذى هو جعل مقاطع الأجزاء في البيت على سجع أو شبيه به أو من جسس واحد في التصريف ، أو بعبارة أخرى هو نوع من التقفيه

الداخلية التي نثرى عنصر الموسيقى فى القصيدة ، يؤكد قدامة أن هذا الترصيع – الذى يعتبره من نعوت الوزن أو محاسنه : "إنما يحسن إذا اتفق له فى البيت موضع يليق به ، فإنه ليس فى كل موضع يحسن، ولا على كل حال يصح ، ولا هو أيضا إذا كواتر واتصل فى الأبيات كلها بمحمود ، فإن ذلك إذا كان دل على تعمد وأبان عن تكلف (١٠) ،

وفى حديثه عن ائتلاف اللفظ والوزن يرى أن من نعوت هذا الائتلاف أو محاسنه "ألا يكون الوزن قد اضطر إلى إدخال معنى ليس الغرض في الشعر محتاجًا إليه حتى إذا حنف لم تتقص الدلالة لحنفه ، أو إسقاط معنى لا يتم الغرض إلا به" (١١) ،

وفى حديثه عن انتلاف المعنى والوزن يؤكد الفكرة نفسها ؛ حين يقرر أن حسن الائتلاف بسين المعسانى والسوزن يتحقق بأن "تكون المعانى مستوفاة لم تضطر بإقامة الوزن إلى نقضها عن الواجب أو الزيادة فيها عليه" (١٢) .

وأخيرا يقرر أن من عيوب ائتلاف اللفظ والوزن "الحشو" وهو "أن يخشى البيت بلفظ لا يحتاج إليه لإقامة الوزن"(١٣) .

فالموسيقى عند قدامة ليست هى ذلك القيد الثقيل الدى يكبل الشاعر ويغل طاقته الإبداعية ، ويضطره التصحية فسى سبيل إقامته بأى من عناصر البناء الشعرى الأخرى ، وليست هى تلك الحلية الخارجية التى تضاف إلى القصيدة ، بحيث يمكن للقصيدة أن تستغنى عنها دون أن تفقد شيئا جوهريا مسن كيانها الأساسى ، الموسيقى — عند قدامة وعند كل ناقد جاد — أداة إبداع أساسية في يد الشاعر ، ومكون أساسى ن مكونات

البنية الشعرية ، شأنها فى ألقصيدة شأن اللغة الشعرية ، وشأن الفكرة ، وشأن كل عنصر آخر من عناصر البنيدة الشعرية وأدوات تشكيلها ، وهى تمتزج بكل هدده العناصر والأدوات وتأتلف معها - ولنتامل هذا المصطلح البارع "الائتلاف" الذي تبناه قدامة - لإنتاج هذا الكيان الساحر "القصيدة" ،

وإذا كان قدامة قد استخلص الملامح والسمات التقصيلية لعناصر مفهومه للشعر من النموذج الشعرى الذى كان شائعا في عصره ؟ فإن هذه العناصر – في معناها الشامل – تظل هي الأسس العامة لمفهوم الشعر في كل عصر ، والحدود الرحيية لإطار هذا المفهوم ، وهذا هو الشأن في كل المفاهيم المحمية التي تتكون من ثوابت لا تتغير بتغير العصور وتتسم بالعمومية والمرونة ، ومن متغيرات تخصع للظروف الاجتماعية والتاريخية والحضارية المتغيرة ، والمحددون في كل العصور وفي كل المجالات يطورون في هذه المتغيرات دون أن يخرجوا على حدود الأطر العامة الثابئة ،

وفى مجال الإبداع الأدبى – والشعرى على وجه الخصوص – فإن المعناصر الأساسية العامة لمفهوم الشعر، والمتمثلة فى المعنى – أو المضمون، أو الرؤية بالشعرية – والموسيقى – أو العضمون، أو الرؤية – والموسيقى – والمفظ أو الصياغة اللغوية الفنية لهذه الرؤية – والموسيقى بأوسع دلالات هذه العناصر – تمثل الإطار العام للإبداع الذى يهفو إلى أن يكون شعرا فى كل عصر من العصور ، لدى كل أمة من الأمم ، وهو إطار لم يفرض من خارج عملية الإبداع وإنما هو مستمد أساسا من تطور المسيرة الشعرية منذ بداياتها الأولى المديمية إلى أن تبلورت ملامحها واستقرت فنا رفيعا له

أطره وله شروطه الخاصة • ولا يمكن لأى فن رفيع فى أى عصر من العصور ، وفى أى أمة من الأمم أن يخرج على كل الأطر والمفاهيم الفنية • والذى يفرق بين إبداع الشاعر العيقرى من ناحية وهذيان المجنون أو عيث العابث هو التزام الأول بالمعايير والأطر الفنية - فى حدودها العامة - التى تحددت لفن الشعر عير القرون ، والتى تغدو جزءا من الطاقة الإبداعية للشاعر الحقيقى يستعمله دون أن يعى به أو يحس بأنه عائق أو قيد له ،

ومن ثم فإنه من البدهى أن الدعوة إلى ضرورة تسوافر هذه العناصر فى أى إبداع أدبى ينتمى إلى عالم الشعر – أو يهفو إلى الانتماء إليه – لا تعنى الدعوة إلى الالتزام بكل آليات النموذج الموروث فى تقصيلاتها ، فلا يوجد الناقد الذى يبلغ به الخطل حدّ أن يدعو الشاعر المعاصر إلى أن يبدع على غرار النموذج الجاهلي أو الأموى أو العباسي للقصيدة الموروثة – سواء في رؤاه أو في أخيلته وأدوات بنائه أو في موسيقاه – بل لأظن أن قدامة ذاته لو كان موجودًا بيننا اليوم كان يقبل من الشاعر العربي المعاصر أن يبدع على نمط المرئ القيس أو جرير أو الغرزدق ، أو حتى أبي تمام الذي كان متهما في عصره بالخروج على قوانين لشعر!

وقد عرف الشعر العربي على امتداد تاريخه - الذي جاوز الخمسة عشر قرنا - عددًا من حركات التجديد التي مستت كلَّ مقوم من مقوماته ، ابتداء بحركة أبي تمام وشعراء البديع التي طورت في مفهوم المعنى الشعرى والخيال الفني معا - وهما عنصران ممتزجان امتزاجا حميما في النص

الأدبى وبخاصة في الشعر – ومرورا بحركة الموشح الأندلسي التي اتجهت إلى عنصر الموسيقي بصفة أساسية ، وانتهاء بالمحاولات التي تمت في العصر الحديث التسى تناولت كل عنصر من العناصر الثلاثة مثل "الشعر المرسل" و "مجمع البحور" و "الشعر الحر" أو "شعر التفعيلة" ، وكل هذه عناوين عامة لمحاولات تجديدية يشمل كل منها العديد من التيارات والاتجاهات والمغامرات التجديدية المختلفة ، والتي قد يبلغ اختلافها أحيانا حد التناقض والتصارع ،

ولكن كل هذه المحاولات كانت تتم في إطار الحدود العامة لمفهوم الشعر ، ومقومات البنية العامة للقصيدة ، كما استقرت في الموعى الأدبى العربى؛ حيث انطلقت جميعها من هذه المقومات لتحلق في آفاق متعددة من التجريب والتجديد تكسب بها هذه المقومات حيوية ونضارة وقدرة دائمة على التجدد والاستمرار والبقاء ،

وقد استطاعت مسيرة الشعر العربى أن تستوعب كل هذه الحركات وأن تدمجها فى نسيجها العام بعد مقاومة كانت تطول أو تقصر وفقا لمدى جذرية التجديد الذى كانت تدعو إليه كسل حركة أو هامشيته • وكان العامل الأساسى فى استيعاب المسيرة الشعرية العربية لهذه الحركات هو ما أشرنا إليه من عدم خروج مشروعاتها التجديدية عن الإطار العام لمفهوم الشعر الذى استقر فى الوجدان العربسى عبر القسرون ، وصدورها عن مقوماته الأساسية •

حركة واحدة من بين هذه الحركات حاولت أن تحطـم - يضربة واحدة - مقومين رئيسين من مقومات هـذا المفهـوم ؟

هما الموسيقى والمعنى ، بـل إن بعـض نماذجها حطمت المقومات أو العناصر الثلاثة جميعا ، وهذه الحركة هـى ما عرف باسم "قصيدة النثر" وهى حركة نشأت فـى لبنـان فـى أواخر الخمسينيات واحتضنتها مجلة "شعر" التى صدرت فـى بيروت فى بداية عام ١٩٥٧ ، وقد نشرت فى أعدادها الأولى نماذج من هذا الشكل الأدبسى الـذى كـان يبدعـه الشـعراء المشرفون على المجلة ، وفى مقـدمتهم "أدونـيس" و"يوسـف الخال" و"أنسي الحاج" و"شوقى أبو شقرا" و"محمـد الماغوط" وجبرا إبراهيم جبرا" ، وسواهم ،

وقد نشرت النماذج الأولى لهذا الشكل الجديد دون أن يطلق عليها اسم معين ، وظل الأمر على هذا النحو إلى عام ١٩٦٠ عندما استخدم أدونيس مصطلح "قصيدة النشر" ، في مقالته التي نشرها يعرّف فيها بهذا الشكل الجديد ويحاول التنظير له ، ولعله أول من استخدام هذا المصطلح العربي المنقول عن الفرنسية ترجمة للمصطلح "poeme en prose " ، وقد اعتمد أدونيس في مقالته تلك ، وفي استخدامه المصطلح على كتاب نشر بالفرنسية في باريس عام ١٩٥٩ (١٤١) – أي قبل نشر مقالته – بعدة أشهر – وهو كتاب سوزان برنار:

Le poeme en prose, de Baudelaire jusqu a nous jours.

"قصيدة النثر من بودلير إلى أيامنا" •

وفى العام نفسه - ١٩٦٠ - نشر أنسى الحاج مجموعته "لن" التى صدرها بمقدمة نقدية ينظر فيه لهذا الشكل الجديد وهو فى هذه المقدمة أيضا يعتمد اعتمادًا أساسيا على كتاب سوزان برنار"! بل على مقدمة هذا الكتاب بعد ابتسارها ابتسارًا شديدا ، وهو نفس ما صنعه أدونيس فى مقالته! (١٥)

ومنذ ذلك الحين أصبحت مقالة أدونيس ومقدمة الحاج هما المصدر الأساسى لدى الشعراء والنقاد العرب للكتابة عن هذا الشكل الجديد أو الكتابة به •

ولا شك أن لقصيدة النثر جنوراً في الأدب العربي يرتد بعضها إلى أقدم عصوره ، مثل "سجع الكهان" في العصر الجاهلي ، ومثل بعض نماذج النثر الصوفي لدى الحلاج والثقرى وابن عربي وسواهم ، ومثل بعض نماذج النثر الفني في العصر العباسي ، كما سبقت قصيدة النشر في العصر العباسي ، كما سبقت قصيدة النشر في العصر العباسي مداولة هي الأوثق صلة بها وهي مما هرف باسم "الشعر المنثور" الذي مارس كتابته عدد من الشعراء والأدباء في العالم العربي من أبرزهم أمين الريداني، وجبران خليل جبران ، ونقولا فياض ، وحسين عفيف وغيرهم ،

ولكننا لم نجد واحدة من هذه المحاولات السابقة على قصيدة النثر تطرح مشروعها الإبداعي باعتباره شكلا شعريا بالمفهوم الفني للشعر – وإنما اعتبرته جميعا شكلا نثريا يحمل روح الشعر وبعض خواصه التي تتصل بعنصر المعنى أو المرؤية ، وعنصر التصوير الفني الرهيف ، ولكن أصحاب هذه المحاولات جميعا كانوا يدركون أن الموسيقي مقوم أساسى من مقومات الشعر ، لا يمكن أن ينهض شعر بدونه ، ومن ثم لم

يجرؤوا على اعتبار محاولاتهم هذه شعرا ، على الرغم من أن بعض نماذج هذه المحاولات كانت تحمل من السمات الموسيقية أكثر مما تحمل قصيدة النثر ، مثل سجع الكهان وبعض نماذج النثر الفنى عموما ،

أنصار قصيدة النثر - مبدعين ونقادًا - هم النين طرحوا مشروعهم باعتباره شكلا شعريا مكتملا ، بل إن بعض غلاتهم طرحوه باعتباره الشعر الذي لا شعر سواه ! وقد كان أبرز أعلام هذه الموجة الأولى من أمواج هذه الحركة من ذوى الثقافة الغربية - والفرنسية على وجه الخصوص - وقد رأينا كيف كانت مرجعيتهم الأساسية في تبنى هذا المشروع إبداعًا وتنظيرًا مرجعية فرنسية ، وقد كان معظمهم ينتمسي إلى مؤسسات سياسية وفكرية تتخذ موقف الرفض من التراث العربي والانتماء العربي عموما! (١٦) وكان لذلك أشره في موقفهم من النموذج الأدبي العربي المصوروث ، وإن ارتد بعضهم في مراحل متأخرة عن محوقهم الرافض العروبة والانتماء إليها ،

وقد جاءت النماذج الأولى لقصيدة النشر التى كتبها أدونيس وأنسى الحاج ومحمد الماغوظ ويوسف الخال ، وسواهم من رواد هذه الحركة خالية من عنصر الموسيقى على النحو الذي استقرت عليه أصولها في الشعر العربي تماما ، كما جاء الكثير من هذه النماذج خالية من عنصر المعنى الذي يمكن فهمه أو إدراكه أو حتى حدسه والإحساس به ، ولا نقصد المعنى الذهنى المحدد الصارم ، وإنما نقصد المعنى بمفهومه الفني الشعري ، المعنى الذي ترشحه هالة من

الغموض الشفيف تضفى عليه قدرًا من المهابة والجدلال والسحر ، بحيث يلوح المعنى من وراء هذه الهالة كما تلوح الأعين الجميلة من وراء غلالة شفافة على حد تعبير الشاعر الفرنسى "فيرلين" ، لقد كانت بعض نماذج هؤلاء الرواد تعلى ن "غياب المعنى" - بمعنى عدم القابلية للفهم والإدراك على أى نحو من الاتحاء ، وقد كان لتأثر هؤلاء الرواد بالسوريالية أشر كبير فى هذا المجال! فقد فتوا بالمذهب السوريالي ، وترجموا الكثير من نماذجه ونشروها فى مجلتهم "شعر" وكتبوا عنها وعن أصحابها الدراسات النقدية ، ولم يقتصر تأثرهم بالسوريالية على الجانب الإبداعي وإنما تجاوز ذلك إلى الجانب المتظيرى وخاصة لدى أدونيس (١٧) ، ونتيجة لهذا التأثر القوى جاءت رواهم الشعرية على قدر كبير من التشوش والغموض وعدم القابلية للفهم ، شأن الرؤى السوريالية ،

وإذا ما راجعنا نماذج "قصيدة النثر" المنشورة في مجلة اشعر" وفي مجلة الأدب" - وهي مجلة أصدرتها مجموعة مجلة أشعر" عن الدار نفسها عام ١٩٦٢ - وكذلك في المجموعات التي صدرت عن دار مجلة "شعر" لكتاب قصيدة النثر أمثال أنسى الحاج ، ويوسف الخال ، وشوقي أبي شقرا ، ويوسف صائغ وعصام محفوظ ، وغيرهم ؛ فسوف نجد هذه النماذج تفقر إلى عنصر الموسيقي - بمفهومه الفني الذي استقر في الذوق العربي - كما يفتقر معظمها إلى عنصر المعنى بمفهومه الذي حديناه منذ قليل ،

. وبالطبع لا يوجد ناقد - مهما كانت درجة تحمسه لعنصر الموسيقي في الشعر - يذهب إلى أن الشعر يمكن أن ينهض

على عنصر الموسيقى وحده ؛ فالتفرقة بين "السنظم" السذى لا يتوافر له من مقومات الشعر إلا الموسيقى و"الشعر" مسلمة مستقرة فى الوعى الأدبى الجمعى – إذا صحح هدا التعبير – ولكن المطلوب أن يكون واضحاً بالقدر نفسه أن أى كلام خال من عنصر الموسيقى لا يمكن أن يكون شعرا مهما توافر لم من عناصر الشعر الأخرى : الرؤية الشعرية المتفردة المكتملة ، والتعبير الفنى الرفيع !

كما أنه لا يمكن لأحد أن يطلب من الشاعر - بل لا يمكن لأحد أن يقبل منه - أن يقول كلامًا تقريريا مباشرا يعبر عنه عن معان ذهنية تقريرية ؛ فهذه المعانى هي التي عبر عنها المجاخظ بأنها "مطروحة في الطريق" ورفض أن تكون هي المعاني الشعرية ، فالشاعر - لكي يكون كلامه شعرا - لابد أن تكون معانيه على قدر من الجدة والقدرة على إدهاش المتلقى بحيث يحس أنها خاصة بالشاعر وأنه هو الذي ابتكرها وأبدعها ، ومن ثم فلابد أن يكون على قدر من صعوبة المنال الخروج على المألوف ، وأن تكون على قدر من صعوبة المنال ، أو لنقل على قدر من الغموض الذي يضفى على هذه المعانى ثوبا من المهابة والجلال !

ولكن هذا شئ ، وما نطالعه في النماذج الأولى لقصيدة النثر من غياب المعنى وعدم القابلية لللإدراك شئ آخر ؟ فالقارئ لهذه النماذج بجد نفسه يضرب في تيه لا يهتدى فيه إلى شيء ، ويعود في النهاية من رحلته المضنية مع هذه النصوص خالى الوفاض ! وليس هذا عمل الشاعر الحق ؟ فعمل الشاعر الحريكي .

"أرشيبالد مكليش" - هو أن يتصارع مع صمت العالم ، ومع ما كان خلوا من المعنى فيه ، ويضطره إلى أن يكون ذا معنى ، إلى أن يتمكن من جعل الصمت يجيب ، وجعل (اللاوجود) موجودًا!

إنه عمل يأخذ على عاتقه أن يعرف العالم ، لا عن طريق التأويل أو الإيضاح أو البرهان ، ولكن مباشرة كما يعرف الإنسان طعم التفاح في فمه ، وكان مكليش يعلق بهذه العبارات على أبيات اقتبسها من قصيدة للشاعر الصيني القديم "وتشي" برى فيها أن الشاعر هو الذي "يأسر السماء والأرض داخل قفص الشكل"! ويقول مصورًا مهمة الشيعراء: "تحن الشعراء نصارع الملا وجود لنجبره على أن يمنح وجودًا ، ونقرع الصمت لتجيينا الموسيقى!

إننا نأسر المساحات التي لا حد لها في قدم مربع من الورق ، ونسكب طوفنا من القلب الصغير بقدر بوصة"! (١٨)

ولكن شعراء قصيدة النثر عكسوا الأية فيدلا من أن يتصارعوا مع ما كان خلوا من المعنى ليجبروه أن يكون ذا معنى ؛ فعلوا العكس فتصارعوا مع ما كان ذا معنى ليجعلوه خلوا من المعنى ، وبدلا من أن يحولوا الصمت إلى موسيقى حولوا الموسيقى إلى صمت ، ، قضوا عليها!

ولنقرأ معا نموذجين من إبداع هؤلاء الرواد الأوائل ، أولهما قصيدة لأنسى الحاج بعنوان "في قبضة العيون" (١٩) يقول فيها :

لا الحدائق الخيالية ولا المعلقة لا المغاور المقسمة خلف الأصداء لا تفقيس الصرخة ولا دحرجة البجع ولا دريكة الدم ولا سمنة الدويبات التي من البدء ملكوها في الخرائب خلف باب الشعوذة السابع ه لا الحريمة ولا جندلة الكناري مع القارة الفقيدة تولى زمن الصيد سبقها وحتى أغنيتك أغنيتي أغنيتي الضائعة والمستحبلة أحلس مكشوفا ، نابضا ، صامتا في قبضة العيون

وواضح أن النموذج مفتقر تماما إلى الموسيقى الشعرية، والموسيقى الشعرية في النموذج الشعرى العربي لها أسسها ومقوماتها المستمدة من طبيعة النسيج اللغوى للعربية : أصواتا وصيغا وتراكيب ، فلكل لغة نسيجها اللغوى الضاص الذي يتحكم في طبيعة البنية الموسيقية لشعرها ، فإذا كانت موسيقى الشعر في بعض اللغات تتولد من توالى المقاطع اللغوية في وحدات بأعداد معينة ، وإذا كانت في بعضها الآخر تتولد مسن

وقوع النبر على مقاطع معينة ، وما أشبه ذلك من وسائل تحقيق الانسجام والتوافق الموسيقى في هذه اللغات – فإن موسيقى الشعر في المتحركة موسيقى الشعر في العربية تتولد من توالى الأصوات المتحركة والساكنة وفقا لنظام معين يحقق هذا الانسجام والتوافق الموسيقى ، حيث تتشكل من هذا التوالى المنتظم وحدات متاسقة متناظرة تحقق الإيقاع الموسيقى ، وهذا النظام الموسيقى من المرونة والطواعية والقابلية للتنوع بحيث يمكن المشاعر الحق أن يولد منه ما لا نهاية له من الصيغ والبنى ، هذا هو المفهوم العام لموسيقى الشعر العربي الذي استقر في موسيقى الشعراء ، وأي قول بوجود وعي الشعراء والمتلقين على السواء ، وأي قول بوجود من الشعوذة ! صحيح أنه من الممكن الشاعر المحتمكن من من الشعوذة ! صحيح أنه من الممكن الشاعر المعتمكن من النظام مجموعة من وسائل التناسق والانسجام اللغوى التي تدعم النظام العام وتثريه ولكن لايمكنها أبذا أن تنوب عنه ،

والقارئ بفتقد الموسيقى بهذا المفهوم افتقاداً تاما فى نموذج أنسى الحاج السابق ؛ فليس هناك أى نظام إيقاعى يحكم توالى الأصوات فيه ، حتى ما يطلقون عليه "الموسيقى الداخلية" وغير ذلك من العبارات الفضعاضة التى لا تحمل أى مضمون نقدى حقيقى يفتقر إليه النص ، وهكذا يغيب عنصر الموسيقى – الذى هو واحد من أهم دعائم الشكل الشعرى – فسى هذا النص ،

فإذا ما تركنا عنصر الموسيقي إلى عنصر المعنى وجدنا الخطب أفدح ، فالنص لا يحتوى إلا على مجموعـــة مـــن

الهواجس والرؤى السوريالية المشوشة التي لا يخرج القارئ من قراءتها بطائل سواء في جزئياتها أو إطارها الكلي ؛ فعلي مستوى الجزئيات تصدمنا مجموعة من العبارات المبعثرة التي لا يحمل أي منها يمكن للإدر اك الإمساك به ، أو مجر د حدسـه وتصوره! من مثل "المغاور المقسمة خلف الأصداء و "تفقيس الصرخة" و"دحرجة البجع" و"باب الشعوذة السابع" و"جندلة الكَنَارِيِّ"!! الخ ؛ فكل هذه عبارات لا معنى لها وهمي تمثل جزئيات الإطار العام للرؤية أو للمعنى ، وإذا كانت الجزئيات على هذا القدر من التشوش والاضطراب فلا ينبغي أن نتوقع للإطار العام الذي ينتظم هذه الجزئيات إلا أن يكون أكثر تشوشا واضطرابا ، خاصة أنه إطار غير محكم لم يستطع الشاعر أن يجمع فيه هذه الجزئيات ويربط بينها برباط لغوى وثيق ، حيث لا يربط بينها إلا واو العطف ، ذلك السرابط الواهى العاجز عن أن يربط بين مجموعة من العبارات هي بطبيعتها متتافرة - وقد اتفقنا على أن المعنى في الشعر هو المعنى المصوغ في عبارة فنية - فضلا عن أن هذه العبارات جميعا تظل من الناحية التركيبية ناقصة البنية • فهي كلها أسماء للا النافية ولا أخبار لها ، دون وجود مسوغ مفهوم لحذف هذه الأخبار ، ولو أن ذكرها لم يكن ليفيد كثيرا في إزاحة هذا الغموض الضبابي المطبق الذي يكتنف القصيدة!

أما النموذج الثانى الذى نعرض له فهو لأدونيس ، أوفـر شعراء الجماعة موهبة ، وأوسعهم شهرة وثقافــة ، وأكثــرهم جدية ، وهو واحد من شعراء الجماعة الذين بدعوا مســيرتهم الشعرية بكتابة القصيدة الموزونة ، وله تجارب جريئــة فــى مجال تطوير الإطار الموسيقى الموروث القصيدة العربية و وقد مارس كتابة قصيدة النثر دون أن يتخلى عن كتابة القصيدة الموزونة ، بل إن معظم نتاجه الشعرى جاء فى إطار القصيدة الموزونة على الرغم من أنه كان من أكثر شيعراء الجماعة حماسة الدعوة إلى قصيدة النثر ، وأكثرهم تأثيرًا فى الأجيال اللحقة فى هذا المجال ،

والنموذج الذى اخترناه لأدونيس من قصيدة بعنوان القداس بلا قصد ، خليط احتمالات (١٠٠) يقول في مقطعها لأول:

٠٠٠ إذن كان قداسًا بلا قصد ، خليط احتمالات

وكان يتبدد في ما يشبه الدروب

في زقاق

في حارة النقاشات

أو في القصاع

يقرأ جذوع التاريخ في اتجاه امرأة تقرأ الغصون

- "هذه ثها" /

ويدا صاحب البيت كأنه قوس قزح في غابة ما

-- "غدا تأتى" /

سلام لذلك البيت ، حرسا صامتا تغلغل في أحضان الليل ، أهلا بهذا ،

الشاعر يتلألأ ضليلا ، كمثل كوكب يكاد أن يسقط ،

نجد نص أدونيس على الرغم من خلوه من عنصر الموسيقى الشعرية ، وعلى الرغم مما يوشحه من غموض وتشوش – أقل غموضا من نص أنسى الحاج ، ولغته أكثر جلالا وأقرب إلى طبيعة اللغة الشعرية ، ولكن المعنى العام أو الرؤية العامة ، وبعض تفاصيلها الجزئية على قدر واضح من التشوش وعدم القابلية للفهم ، مع ضرورة أن نأخذ في اعتبارنا أن هذا النص من أقل نصوص أونيس إغراقا في الغموض وجنوحا إلى التشوش السوريالي ،

وقد اخترنا هذين النموذجين لأنسى الحاج وأدونيس بالذات لأن صاحبيهما كانا من أشد أفراد جماعة مجلة "شعر" حماسا للدعوة إلى قصيدة النثر ، ومن أكثرهم تاثيرا في الأجيال اللاحقة بسبب مقالتيهما عن قصيدة النثر التسى لخصا فيها "مقدمة كتاب سوزان برنار" ، وقد ظلت مقالة أدونيس ومقدمة الحاج لمجموعة "أن" أكثر تأثيرا في الشعراء الشباب ، حتى من كتاب سوزان برنار ذاته ، بعد ترجمته ترجمة ناقصة إلى العربية ،

كما كان من دوافع اختيارنا لهدنين النصيين أن تقدم نموذجين لكاتبين أحدهما مارس كتابة القصيدة الموزونة قبل أن يجرب كتابة قصيدة النثر - وهو أدونيس - وظل يكتب هذه القصيدة الموزونة مع قصيدة النثر ، أما الآخر - وهو أنسي الحاج - فلم يعرف عنه أنه كتب شعرا في إطار الشكل الشعرى الموزون ، وتجاربه كلها كانت في مجال قصيدة النثر. وهذا النموذجان كافيان لإعطاء فكرة واضحة بالقدر المطلوب عن طبيعة قصيدة النثر كما أنتجتها جماعة مجلة "شعر" ،

وقد جُوبهت قصيدة النثر بموجة رفض عارمة من الواقع الثَّقافي العربي الذي كان لا يزال أكثر عافية ، وأشد انتماء إلى موروثه الثقافي واعتزازا به وقد نجحت هذه الموجة الرافضة في محاصرة القصيدة والمجلة التي احتضنتها ، والجماعة التي روجت لها جميعًا حتى نجحت في القضاء عليها وعلى المجلــة التي أغلقت أبوابها بعد العدد المزدوج ٣١ ، ٣٢ الصادر فـي خريف ١٩٦٤ ، وحتى عندما عاودت المجلة الصدور عن دار صحيفة النهار فتر حماسها لقصيدة النثر تماما في هذا الإصدار ! وهكذا يمكن القول بأن محاصرة الواقع الثقافي العربي العفيّ وقتها لقصيدة النثر قد نجح في خنقها ، وجعل شجرتها تجف وتسقط ، ولكن بذورها الشّيطانية تتاثرت عقب سقوطها في أرجاء الوطن العربي لتنبت أشجارا هجينة ، منتهزة فرصية تخلخل التربة العربية واضمحلال الانتماء العربي والإسلامي ، في مرحلة الهزائم التي تعاقبت على الأمة العربية منذ عام ١٩٦٧! وقد أثمرت هذه الأشجار بدورها ثمارًا مرة تحمل أحيانًا اسم قصيدة النثر ، وأحيانا أخرى أسماء مختلفة ، واكنها تتفق جميعا في التحلل من الالتزام بالمقومات الأساسية للقصيدة العربية، خاصة الموسيقي والمعنى الشعرى بمدلوله الذي ٔ وضعناه ۰

وقد شاعت هذه النماذج شيوعا مخيف في العقدين الأخيرين ، وأقبل على إنتاجها أعداد من الشباب النين لا يتمتعون بما كان يتمتع به كتاب الجيل الأول اقصيدة النثر من موهبة ، وجدية ، وسعة ثقافة ، ومعرفة بالموروث - بغض النظر عن مدى ارتباطهم به وانتمائهم إليه - ومن ثم جاء نتاج

هذا الجيل – أو الأجيال كما يحلو لهم أن يطلقوا على أنفسهم في سياق تتابزهم بالألقاب – يعانى من مجموعة من الظهواهر المرضية ، بالإضافة إلى تحلله من الموسيقى والمعنى ، وهما العنصران اللذان كان نتاج الجيل الأول من كتاب قصيدة النشر في مجمله لا يعانى إلا من غيابهما ،

وقد ارتبط شيوع هذه النماذج واستشرائها بشيوع طائفة من الأمراض الاجتماعية والحضارية في واقعنا العربي ، يأتي في مقدمتها افتتان الأجيال الشابة بالنموذج الحضاري الغازي وهو هنا النموذج الأمريكي والغربي عموما – في شيتي مجالات الحياة ، ليس على المستوى الثقافي ، وإنما على المستوى الاجتماعي والسلوكي والحضاري عموما ،

ومن الأمراض الحضارية التي ارتبطت بشيوع هذه النماذج المتحللة من قواعد الشكل الشعرى المصوروث تفشي ظاهرة الجنوح إلى الخروج على القواعد والقوانين عموما ، والميل إلى الانفلات وعدم الالتزام في شتى المناحى ، ومنها أيضا الميل إلى السهولة ، والعروف عن بنل الجهد ، والحرص على الفوز وتحقيق الغايات بدون تعبب ، ومنها أخيرا غيبة الوعى، أو العمل على تغييبه ، أو على حد تعبير الدكتور مصطفى ناصف "العجز عن الوعى"! وقد تجلى هذا المرض في صور شتى لعل أخطرها ذلك التفشي المصدمن لظاهرة تعاطى المخدرات بين الشباب (٢١) ،

وقد كان لتفشى هذه الأدواء فى المجتمع دوره فى المساعدة على تفشى هذا الغثاء الذي يصر أصحابه على أنه شعر ، بل على أنه الشعر الذي لا شعر سواه !

وقد تفاقمت الظواهر السلبية المرضية في نتاج الشسباب نتيجة لتفشى الأدواء السابقة ، وتحتاج كل ظاهرة مسن هده الظواهر إلى وقفة طويلة في دراسة ، أو دراسات مستقلة ، والمجال هنا لا يتسع لأكثر من طسرح سسريع لإبسراز هده الظواهر ،

إذا كانت ظاهرة غياب المعنى في نتاج الجيل الأول من كتاب قصيدة النثر قد تجلت في مظهر واحد أساسي هو ما أطلقنا عليه عدم القابلية للفهم والإدارك ، نتيجة لما كان يرين على هذا النتاج من غموض ضبابي وتشوش سوريالي – فإن هذه الظاهرة تجلت في نتاج شباب العقدين الأخرين – بالإضافة إلى المظهر الأول – في مظهر آخر هو غياب المعنى الشعرى المتفرد النبيل ، حيث طغت على الكثير من هذا النتاج أنماط من الركاكة والثرثرة والابتذال ، حولتها إلى معارض للنشر التقريري الردئ من مثل هذا النموذج – الذي لن النترم ببعشرة كماته على سطور عديدة بدون منطق كما فعل صاحبه – عنوانه "عند الفندق العائم" (٢٠):

أمك والله ظفرها بعشر من هؤلاء النسوة اللواتى لم يجلسن ساعة واحدة أمام ثار الفرن وعُلّق في رقبتها ثلاثة أطفال وأختهم في الرحم

أراهن : ولا واحدة منهن تعرف كيف تسلخ أرنبة بعد ذبحها وشكلهن ضاجعن رجالا كثيرين غير أزواجهن ! وليس بعيدا أنهن يعملن جواسيس !

ماذا في مثل هذه الثرثرة من معان يمكن أن تتسب إلى الشعر ، كتاب هذه الثرثرة يعادون الجالال والجمال ، ويجاهرون بهذا العداء ، ويصوغون رفضهم في شعارات مضللة لها قمقعة الطبل الأجوف الذي يردع من يسمعه الوهلة الأولى – وربما لما بعد ذلك إن لم يكن على وعي بمفردات اللعبة – من مثل "مضادة الإنشادية والنمطية وإعادة الانتاج "والتحرر من القبلي والثقليدي" و "إعادة اكتشاف السومي ، الاتي، التفصيلي ؛ باعتباره المادة الحيوية للحياة" وغير ذلك من الشعارات التي يصكونها ويبررون بها كل شئ !!

على أن الخطب فى مثل النموذج السابق – وهو كثير – يهون إذا ما قارناه بنموذج آخر يحرص صحاحبه على ان يضيف إلى تفاهة لمعنى ركاكة اللغة حيث يستخدم العامية ، لا فى صورتها الفنية الرفيعة – التى يبدع بها شعراء العامية الكبار – وإنما فى أشد صورها ركاكة وابتذالا ، يقول صحاحب هذا النص :

أنا كنت بالحق إيه كنت رايح من حتة لحتة وعارف حتتى اللي مستنيانى الحتة متسابة مكملتش في البلكونة وأنا زانق وسطها مبستهاش قلت المرة الجاية حَبسُوْها

أريعتاشر خمستاشر سنة تقريبا

## وواحدة تانية بتبعد وشها في العربية

(قیه ناس ۰۰ یا خبر أبیض ۰۰ اوعی ۰۰ مجنون) (۲۳)

لو أن شيخنا الجاحظ رحمه الله أنفق عمره كله بحثا عن نماذج تصلح المتمثيل لتلك المعانى المطروحة فى الطريق التسى لا ينهض عليها شعر ؛ لأعياه أن يعثر على ما يوازى النموذج المتقدم فى ركاكته وابتذاله وافتقاره إلى المعنى الشعرى ، بــل إلى كل ما يمكن أن يمت إلى جنس الشعر بأوهى صلة !

على أن المظهر الأول لغياب المعنى الذى شاع فى نتاج الجيل الأول من كتاب قصيدة النثر ظل متفشيا جنبا إلى جنب مع هذا المظهر الثانى فى نتاج شبابنا ، وخاصة أولئك النين يتمتعون بقدر من الجدية والموهبة الحقيقية والثقافة ، أمثال حلمى سالم ، ورفعت سلام – وهما من أكثر الشباب جديسة وموهية – وغيرهما ،

ويبدو أن معظم المبدعين الشباب يعادون المعنى معاداتهم للموسيقى ، ويحزنهم أن يحمل كلامهم شيئا من ظلال المعنى ولذلك يبادرون إلى تغريغه منه ، ولتتأمل فى صنيع أحد هؤلاء الشباب الذى كتب هذا الكلام الغريب فى قصىيدة له تحميل عنوان "السفر الأخير"(٢٠) ،

هبتكى هرسفشكى ث هـ ب ت ك هـ ر س ف ش ك ى ن م ناتسبلا تسردميك ابلاف اصفصلا اذا هنخديس يحلا

تجهبلات نسوسلاهمله تيتح

انيف تفاسملا رفسل فقيوير اكس سوفنلام يهت

يراكس مهامو

أنأيشاً بتر تحادنف هتثيناً مطحتفينا لا برشنوت ميدقلا ريما زملا لكقر حنو

تلا مثلا دح قشعلا باتك

ثم يكشف لنا الكاتب في الصفحة التاليبة مباشرة سر لعبته؛ حيث يعيد لنا كتابة هذا المقطع بصورته الأصلية التي تحمل ظلال معنى ، بل وأصداء موسيقى ، فأراد أن يفرغه من المعنى وأصداء الموسيقى كليهما فكتبه بهذه الطريقة العابثة المعكوسة ، عن طريق كتابته من اليسار إلى اليمين وكأنما يحاكى بذلك - لا شعوريا - طريقة كتابة النموذج الذي افتتن يعاكى بذلك عصب فورين به شبابنا وهو النموذج الغربي ، ويصطاد بذلك عصب فورين بحجر واحد ، والمقطع كما أعاد الكاتب كتابته بعد إسقاط بحجر واحد ، والمقطع كما أعاد الكاتب كتابته بعد إسقاط السطر الأول الذي ترجمته "من يكشف سره كبته من كشف سره مكتبه" هو:

الحين سيدخل هذا الصقصاف الباكي

مدرسة البستان

حتى تطمه السوسنة البهجة

ويقفل سفرا المسافة فينا

تهيم النقوس سكارى

وما هم بسكاري

الآن يفتح طمأتينته فندخل نرتب أشياءنا

ونحرق كل المزامير القديمة ، ونشرب كتاب العشق حتى الثمالة !
مع ملاحظة أن الكاتب أعاد ترتيب بعض العبارات ، أخطأ قلى
كتابة بعض الكامات عندما عكسها ! والسؤال هو أى متعة يمكن أن
يحققها مثل هذا العبث ، ومثل هذا الولع الغريب بتقريغ الأشياء من
معناها والعجز عن إكسابها أى معنى جديد ؟ !

ويرتبط بغياب المعنى الشعرى ، جنوح الكثير من الشباب المحديث المجنسى المكشوف المبتذل ، وتصوير الفعل المجنسى بتفاصيله بصور شديدة المباشرة والإسفاف ، ونشراتهم السرية تغص بنماذج هذا الابتذال ! بل وصل التجاوز إلى نشره في مجموعات تصدرها مؤسسات رسمية محترمة! ودوريات تصدر عن دور نشر حكومية محترمة (!) وكثيرا ما يرتبط هذا الابتذال بانتهاك قيم أخلاقية واجتماعية يتباهى هؤلاء الشباب بانتهاكها ، باعتبار هذا الانتهاك لونا من كسر "التابو"، وهو أحد الشعارات المضللة التي يرفعونها ! يقول أحد هؤلاء الشباب في قصيدة يهديها إلى زوجته :

هل تسحبين وجهى تحت غطائك ، وتقبضين بحذر على شهوة دخلت ثيابك ؟!

هل ينتصب نهداك تحت قميصك الليلى ، وتشعرين بتنميل داعر حول ردفيك ، ويضئ جسدك ، ثم تحسين يتمدد الكون حولك ! هل ترقدين على اجترار فحولتى ، وتثقيدين الكون يموانك المشنوق ؟! • • إلخ

وتقول أخرى من هؤلاء الشباب:

أمى تصنع دوائر بالملعقة ، وتخفض عينيها لسكارين الشاى ، تثبتها على البرامج الإعلانية ، وتستحلب حلمتيها كقرصي فوار انتهت مدة صلاحيتهما ، !!

. أبَّى على السرير بجوارها يتكور في وضع جنيني ،

عادة ما يوقظها شخيره أثناء الليل ، فتغلق عليها باب الحمام، ولا يسمع من الخارج إلا صوت الصنبور مفتوحا على آخره ، عندما كان صغيرا كان الأطفال الأصغر سنا والأسرع تعرفا على السجائر ، وفتيات السينما يهزعون من لعبته الأليرة ، ومن أمه التي تضربه كل صباح بعد اكتشاف الملاءة.

وأستميح القارىء العنر مرة أخرى ، ولا شك في أنه سيمنحنى هذا العنر سخيا حين يتأكد أننى أختار له من هذا الركام الكثير العثاء أقله إسفافا وإثارة للغيثان ، وفي الحدود الدنيا التي يقتضيها إيضاح الفكرة ! والأكثر إثارة للأسى – وما أكثر ما يثير الأسى في هذه القضية – أن نتاج الفتيات في هذا المضمار يبارى – في كثرته وابتذاله وإثارته للتقزز جميعا – نتاج الفتيان، وأعترف بصوت عال أننى أنطلق هنا بالذات من منطلق أخلاقي ، فليس مطلوبا في الأدب – وليس مقبولا منه – منطلق أخلاقي ، فليس مطلوبا في الأدب – وليس مقبولا منه – الأدب إلا كونه لا أخلاقيا ، خاصة إذا كان لا يحوى من عناصر الأدب إلا كونه لا أخلاقيا ، حتى من وجهة نظر من يعتبرون القتمام هذه المجالات كشفا من الكشوف التي حققتها هذه الحركة بانتهاكها المحرمات !

أن شعار "قتل الأب" أحد الشعارات التي يدعو إليها المهووسون من شباب هذا التيار بصوت عال ، وهم يقصدون بقتل الأب طبعا معناه المجازى ، أى رفض السلطة الأدبية والقكرية السابقة ، والتمرد على القواعد والقيم والتقاليد التي يمكن أن ترد شطط جموحهم إلى جادة الصواب والاعتدال ! ولكن يبدو أن الأمر بالنسبة لهؤلاء قد تجاوز المعنى المجازى للشعار إلى معناه الحقيقي قتلا أدبيا ، عن طريق قتل الأب والأم وكل المحارم بمدلولهم الحقيقي قتلا أدبيا ، عن طريق قتل قيم تهم المعنوية ، ورصيد الإجلال والتقديس والمهابة المستقر لهم في

الوعى الأخلاقي الجمعي على امتداد العصور .

وقد اقترن هذا الإسفاف في الحديث عن الجنس بأحط معانيه ، وهذه الرغبة المريضة في تشويه رمن الأب والأم بلون آخر من الولع الغريب بالحديث عن عمليات الإخراج البيولوجي والإسراف في الحديث عن عمليات الإخراج فيها ، وعن كل ما يمكن أن يثير التقزز والغثيان في نفوس الناس ا بحيث أصبح كل هذا من أدبيات هذا التيار ، الأمر الذي يعكس سلوكا فرضيا يسيطر على نفوس هذا الفريق من الشباب ويدفعهم إلى معاداة كل جميل ، وإلى تكريس القبح والدمامة ، وقد دفع هذا واحدًا من كبار أدبائنا ومن أرهفهم عصا وأصفاهم نوقا وهو الأستاذ خيرى شلبي اللي أن يصرخ غاضبًا ومحذرًا "الأن أصبح الشعر مبصقة يتقيا فيها مريض الشعر عالمه وأمراضه الشخصية ووساخاته ، فيصبيب القارئ بالتقزز والغثيان!" (٢٠)

ويزداد إحساسنا بخطورة هذا التحنير الذي استخدم فيسه ويزداد إحساسنا بخطورة هذا التحنير الذي استخدم فيسه الأديب المرهف هذه الكلمات الخشنة القاسية ؛ حين نتسذكر أن ما عرق مجلات الشعر في العالم العربي ، وقد كتسب هذا التحنير في افتتاحية لأحد أعداد المجلة التي يضطر إلى أن ينشر فيها نماذج من هذا الغثاء الذي يحذر منه ، لأن جل مسايتسلم من الشعراء – ومدّعي الشعر – هو من هذا القبيل بحيث "أصبحت" – كما يقول في الافتتاحية نفسها – مهمة انتفاء مجموعة من القصائد لعدد واحد من مجلة الشعر مهمة تقيلة مؤسفة مؤلمة! " ،

وقد جعل الكاتب نور رفّ الشعر في مكتبته محور هــذه الافتتاحية ، وكيف كان هذا الرفّ حتى وقت قريب ينشر عطر الحميمية في جميع أرجاء البيت ويشع في جميع سكانه روحا إنسانية عظيمة ، وكيف انعكس الأمر تماما الآن ، بعد أن غص هذا الرف بما يتقيؤه هؤلاء المرضى في مجموعاتهم من علل وأمراض شخصية ، بحيث "أصبح رفّ الشعر في المكتبة أشبه بقطعة أرض غزتها الأملاح ، فأقدتها الخصوبة ! احاطتها برك ومستنقعات ، نمت فيها الخلفاء والأعواد السامة ، باتت مرتعًا للضفادع والباعوض والديدان ، أصبح الاقتراب منها شائكًا ، أصبح من الضروري اجتشات هذه النباتات الشيطانية ، وإعادة حرث هذه الأرض ، وتعريضها للشمس وغسلها وتطهيرها من الأملاح !" ،

وقد حاول المبدعون الشباب أن يستروا تهافت المعنى - أو غيابه - في نتاجهم بألوان من الألاعيب والشعوذات الشكلية التي تجاوزت الصور الغريبة الصادمة إلى العبث بالشكا المرئى اعبث يتحول في بعض الأحيان إلى لون مسن العبث البهلواني الشكل الذي لا غاية له وراء ذاته ا

ولا شك أن القصيدة الحديثة أصبحت قصيدة مرئية مقروءة - أكثر منها قصيدة مسموعة - منشدة - ومن ثم فإن التشكيل المنظور أو الكتابى لهذه القصيدة يمكنه أن يودى وظيفة مهمة في تكوين بنيتها الفنية بشرط أن يحسن الشاعر استغلال إمكانات هذا التشكيل وتوظيفها توظيفا دلاليا ، وألا يكون اللعب بمكوناته هدفا في ذاته ، يستدرج الشاعر إلى ألوان من الشعر ذات الشكلية التي لا تخدم الدلالة العامة للقصيدة في من الشهرة ألى شئ ، بل تساعد على غيابها ، وتحول القصيدة في النهاية إلى أي شئ ، بل تساعد على غيابها ، وتحول القصيدة ألى النهاية إلى ألى شئ آخر غير أن تكون قصيدة شعرية ، مادة تشكيلها الأساسية "اللغة"!

وبما أن نتاج شبابنا في معظمه خاو من الدلالة أساسا ؟

فإنهم يحاولون الإسراف في اللعب بالإمكانات الشكلية للشكل المنطور لكتاباتهم ، في محاولة بائسة لستر ما تعانيه هذه الأعمال من دواء دلالي دون جدوى !

ولعل أشد صور هذه الألاعيب إسرافا في البهاوانية الشكلية هي إقحام عناصر غريبة عن الشكل الكتابي للغة على التشكيل المرئي للقصيدة مثل الخطوط والأشكال الهندسية والرسوم كما نرى في النص التالى مثلا:

على المقصلة كان عنقك يشحذ وحده

ثلاثة أهنة



هو عطشك ينتفض

من صهوة النوم المثلث (٢٦)

والحقيقة أن لجوء الشاعر إلى وسائل غير شعرية داخل القصيدة للتعبير عن فكرة شعرية هو أقوى دليل على عجرة عن أن يكون شاعرا ؟ فالشاعر الذي يضطر إلى رسم مثلث

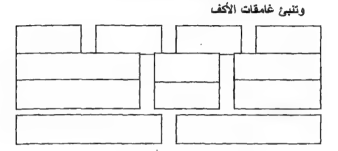
للتعبير عن فكرة المتلث ، أو ذاك الذى يجرد قصيدته من المعنى للتعبير عن خواء العالم – من وجهة نظره – من المعنى ، أو الثالث الذى يتخلى طواعية – بزعمه – عن الموسيقى فى قصيدته المتعبير عن افتقار الوجود – من وجهة نظره – إلى الموسيقى والنظام ، أو الرابع الذى يعبر بأشد الأساليب إسرافا فى الإسفاف والابتذال عن الجانب الحيوانى المهابط فى العملية الجنسية وعن كل ما يثير الاشمئز از والعثيان ، والخ كل هؤلاء لا يمكن أن يمثوا إلى الشعر بصلة لأنهم عاجزون عن توظيف أدوات الشعر وآلياته في التعبير عما يودون التعبير عنه ، إنهم يحولون بمثل هذا الصنيع الشعر إلى صورة جديدة رديئة من المحاكاة الحرفية للواقع ، وهو ما يأخذونه على كل الأجيال الشعرية السابقة بضراوة !

إن الشاعر الحق هو من يستطيع أن يعبر عن أشـــد الأمـــور ابتذالا ودمامة بأكثر الأساليب رفعة وسموا وجمالا • وليس من يقف على قارعة الطريق كاشفا سوءته للعابرين ليقول لهم هذه سوعتى !

وإذا كان الرسم في النص السابق قد عبر عن فكرة ما - وإن تم ذلك بطريقة غير شعرية - فإن بعض المبدعين يستخدمون أحيانا رسوما لا تعبر عن أية فكرة ولا تزيد معنى النص - إن كان فيه معنى - إلا غموضا وتشوشا وعماء ! في نص آخر لصاحب النص السابق نجده يستخدم مجموعة من المستطيلات المختلفة المسلحات التي لا تحمل أي معنى ، في مقطع لا يحمل بدوره أي معنى ؛ يقول :

هذا شيخ السكون

## يقِدح إبريقه للكلام تصهل على قدميه الدفوف الهواجر



## يكتنفها الشمم بالغمام المصعد

ولكن بعض المبدعين يستخدمون أحيانا تشكيلات مرئية مستمدة من طبيعة الشكل الكتابى ، ويمكن لمثل هذه التشكيلات أن يكون لها دورها الدلالى فى التعبير عن رؤية الشاعر ، أو انقال فى تشكيلها ، لولا أن من يوظفونها يستخدمونها أحيانا بدون مقتضى فنى دلالى ، أو يسرفون فى استخدامها بصورة تحولها من أداة تشكيلية شعرية إلى نوع من البلهوانيات الشكلية!

من ذلك مثلا توظيفهم اختلاف أحجام الحروف الطباعية في كتابة بعض الكلمات أو العبارات التي تمثل مركز تقل خاص في القصيدة بحروف أكبر حجما من الحروف التي كتب بها النص ؛ لإبراز هذه الكلمات أو العبارات بصورة لاقتة للنظر ، ولكن بعض المبدعين في غمرة انبهارهم باكتشاف هذه

الإمكانة يستخدمونها أحيانا بدون أن يكون هناك مقتضى دلالى لاستخدامها ، أو يسرفون فى استخدامها بصورة تحولها إلى لون من الأعيب الشكلية كأن يستخدم الكاتب مثلا أربعة أحجام مختلفة للحروف فى مساحة لا تتجاوز صفحة واحدة ، ودون مبرر دلالى واضح (٢٨) ،

ومن الإمكانات التشكيلية التي شاعت بصورة مسرفة في نتاج كتاب قصيدة النثر كتابة بعض الكلمات بحروف متفرقة على سطر واحد أو أكثر من سطر و وكثيرا ما ينجح الكاتب في توظيف هذه الإمكانة توظيفا دلاليا موفقا ،

ومن الإمكانات البارعة التي وظفوها - وإن لم يكونوا هم أول من اكتشفها - استعارتهم لنظام "التعلقات" مسن الكتب العلمية ، بمعني كتابة تعليقات في حواشي الكتاب أو هوامشة تشرح بعض الأمور المعامضة أو تفصلً بعض الأمور المجملة في متن الكتاب ، وتكون هذه التعليقات جزءا مسن القضية المطروحة في المتن ، ولكن الكتاب يرى أنها ليست مسن الجوهرية بحيث تأخذ مكانها في المتن ، وقد استغل رفعت سلام هذه الإمكانة في مجموعته "إشراقات رفعت سلام" وكان يمكن لهذا التكنيك أن يمثل كشفا مهما ، وإضافة جديرة بالرصد والتقيير لولا أن الكاتب أسرف في استخدامه إسرافا كبيرا مسن ناحية ، وفي كثير من الأحيان كان يستخدمه بدون مبرر دلالي أو فني من ناحية ثانية ؛ حيث يمكن إدماج التعليق في النص دون أن يشعر القورة بأي فارق ، وأخيرا فإن غموض الرؤية وتشوشها في المجموعة كلها - قد حدً من قيمة هذا الصنيع ، وقل الكاتب في "إشراقة المروق" :

ها أنت تسرقين النسيان وتتركين (!) الذاكرة عاربة تناهشها طيور الأسيى يعز في الفراغ رواغا

والبكاء فهسل كاتبت حمدمة المسوج حلمسا أم فيرتمى على خصرى العراء العاطقة عصفت بالعصسافير الرمليسة أفراودنسا الا مسسساء يعرفنسسى المدى فعونا بلا أقدام ليمحو الماء ما لم نتركسه فيسسستبيحنى، على الرمال فها هو النميان طائر يعز في الفسراغ. ولا يحط في جمدى الخواء المبراوغ (١) والذكرة تعرى والا مجيب غير وجيب رمل رمادى وظل ناعمسي المبراوغ (١) والذكرة تعرى والا مجيب غير وجيب المسلسل المبراوغ (١) والذكرة تعرى والا مجيب غير وجيب المسلسل المبلسل المبلسل

فالتعليق يمكن بسهولة إدراجه في مستن السنص دون أن يحسن القارئ أن تغييرًا قد حدث ، بالإضافة إلسى أن الكاتسب أسرف إيراقا واضحًا في توظيفه لهذا التكنيك ، بحيث لا تكساد تخلو صفحة من تعليق أو أكثر ،

بقى مما أود الإشارة إليه من الظواهر المرضية التى شاعت فى كتابات كتاب قصيدة النثر ذلك الإحساس المرضي بالذات الذى تجسد فى صور عديدة فى كتاباتهم على مستوى الإبداع وعلى مستوى الكتابة النقدية جميعا ،

فعلى مستوى الإبداع نجدهم ينتحلون لأنفسهم شخصيات الرسل والعرافين والفلاسفة؛ فيطلقون على ما يكتبونه "أحاديث". أو ما أشبه ذلك من عناوين ضخمة (٣٠٠)، كما نجد

لديهم ولعا مرضيا غريبا بإبراز أسمائهم في نصوصهم ، سواء في عناوينها : "إشراقات رفعت سلام"! أو في النصوص ذاتها بصورة تعكس هذا العشق النرجسي للذات والإحساس المرضى بها ، يقول صاحب الأحاديث في "حديث القيم":

غمامة حطت على كفى وألقت حملها قالت : كل ما بى ليس لى نصف لأرضكمو يغير شكلها ونصف للفتى أحمد يعيد لقلبه بعض الأمان (٣١) ويقول فى "حديث الشهاوى"

تقرب

واطو المسافات الآتي

سه وسم حيرت الخلق إن جهنم الوجد تنتظر القدوم

وجنة العشق ترقص عارية

وحنينك الأبدي يخلد جنبي ٠٠٠ الخ(٣٢)

وتقول ايمان مرسال في مقطوعة "لى اسم موسيقى":

ربما الشباك الذى كنت أجلس بجانبه

كان يعدني بمجد غير عادي

کتبت علی کراساتی

إيمان ٥٠٠ طالبة بمدرسة إيمان مرسال الابتدائية طالبة بمدرسة إيمان مرسال الابتدائية ولم تستطع عصا المدرس الطويل ولا الضحكات التي تنظ من الدكات الخلفية أن تنسيني الأمر (٣٣)

أما على مستوى الخطاب النقدى فقد كان خطب الإحساس المرضى بالذات أفدح ؛ حيث أخذ هذا الخطاب طابعا الإحساس المرضى بالذات أفدح ؛ حيث أخذ هذا الخطاب طابعا استعلائيا مريضا بلغ قمته فى شعار "قتل الأب" الذى يعنى فلى أفضل دلالاته رفض أى موقف لا يهلل لمشروعهم ! وقد بلغ هذا الإحساس المريض ببعضهم حد التطاول على قمم أدبية هذا الإحساس المريض ببعضهم حد التطاول على قمم أدبية ونقدية نهض على أكتافها مشروع القصيدة العربية الحديثة إبداعا وتنظيرا ، لمجرد أنهم أهملوا مشروع قصيدة النثر ، ولم يعترفوا به أو يتحدثوا عنه بخير أو بشر ، فاعتبروا هذا الموقف المحايد الدى هذا البعض من متهوسي قصيدة النشر "هروبا من العجز الذاتى عن المواجهة النقدية" أمام هذه "القصيدة الحافلة بالمتفجرات النقدية والمأزق النظرية!" (١٣) ،

على أن تقشى هذه الظواهر السلبية في كتابسات كتاب قصيدة النثر – وما تناسل منها من أشكال أدبية هجينة تتتكر لكل المقومات التي يقوم عليها جنس الشعر في الأدب العربي منذ أقدم عصوره – وفي مواقف هؤلاء الكتاب؛ دعت بعض الأصوات العاقلة من بين رواد هذه الاتجاهات أنفسهم إلى أن ترتفع بإدانة هذا التطرف والمطالبة بالارتداد إلى نوع من الاعتدال والقصد لصالح هذه الاتجاهات ذاتها (٢٠٠)، ولكن هذه

الأصوات للأسف ليست هي الأكثر شيوعا بين من يمثلون هذه الاتجاهات ، ولا الأصدق تمثيلا لها .

بقيت مجموعة من الملاحظات التي أود أن أطرحها في النهاية :

أولاً: قامت "قصيدة النثر" وما تناسل منها على مجموعة من النتاقضات، التى ربما لم يكن أخطرها ذلك النتاقض الأولى فى المصطلح ذاته بين عنصريه: "القصيدة" و "النثر" ، وهو النتاقض الذى لعب عليه معظم من رفضوا مشروع قصيدة النثر ، وكثر اللكلم فيه حتى أصبح من قبيل المعاد المكرور ، على الرغم من وجود تتاقضات أخرى عديدة ليست أقل جوهرية ولا خطورة من هذا النتاقض الأولى فى المصطلح ،

من أهم هذه التناقضات أن كتاب قصيدة النثر وأنصارها يبررون مشروعية مشروعهم باسم الحرية ، حرية الأديب في أن يبدع ما يشاء من أشكال أدبية دون أن تخضع حريته في التجريب لأية ضوابط أو شروط ، لكنهم في الوقت ذاته ينكرون على المتلقى – قارئا وناقدا – حريته في رفض ما يبدعونه من أشكال غريبة يريدون فرضها عليه ، باعتبارها شعرا على الرغم من افتقارها إلى أهم مقومات الشعر وشروطه ! ولا شك أن موقف المتلقى أكثر مشروعية ومنطقية لاعتماده على مرجعية علمية تمتلك حججها الموضوعية ! لاعتماده على مرجعية المعيار التي ترتد إلى عدم وجود أية مرجعية لقصيدة النثر وكتابها وأنصارها الذين يرفعون شعار رفض المرجعية ، هذا الشعار الذي يقود في النهاية إلى أن كل شي مباح ، ويقود في نفس الوقت إلى أن كل شئ محرم !

ومن التناقضات في مشروع قصيدة النثر التي ترتد إلى از دو اجية المعيار موقف كتابها ونقادها من قضية الوضوح في الشعر الذي ينتقدونه بضراوة إذا وقع في شيعر الأخرين ، ويعتبرونه من أهم السلبيات في التجارب الشعرية السابقة التي دعتهم إلى طرح نموذجهم • ولكن إذا وقع هذا الوضوح فيما يكتبونه ، بل إذا تحول إلى تقريرية ، ومباشرة ، وركاكـة ، وابتذال ؛ فانه يصبح آية من أيات حيوية هذا الشكل الجديد ، ومظهرا من مظاهر عبقريته ، يصبح "إعادة اكتشاف لليــومي الآني التفصيلي - نفيا للتجريدي ، النهني ، أو الفكري التبشيري - باعتباره المادة الحيوية للحياة ، واستعادة الجسد الإنساني (الذات أو للأخرى) من بسراثن التغييب والقمع الصامت ١٠٠ تلك التفاصيل الصغيرة للزوح ، إلى حد الثرثرة أحيانا والابتذال أحيانًا أخرى ، ذلك ما قد يشير السي شعرية أخرى بلا شاعرية ، شعرية التعرية والصدم والفجاجة بلا ورقة توت شاعرية ! " ٠٠٠ "بيدأ الشاعر مما يملك حقا ، بيدأ من الجسد حسيا ووجوديا ، ويبدأ من تفاصيل الحياة اليومية الصغيرة والشخصية مما يبدو عابرا ولكنه يحمل في تضاعيفه معنى الوجود كله ! " وهذه كلها عبارات بعض منظري قصيدة النثر ومبدعيها (٣٦) .

ومن التناقضات الأساسية في مشروع قصيدة النثر ذلك التناقض بين التنظير والإبداع فعلى حين يبدو النموذج النقدى لقصيدة النثر في كتابات بعض النقاد والكتاب – في المفهوم من هذه الكتابات على قلته – نموذجا رائعا يبشر بحل أو حلول لكل مشاكل الشعر العربي ؛ يجئ النموذج الإبداعي مختلفا

تماما ، فهذا فى واد وذاك فى واد آخر ! بحيث يشعر القسارئ أن الكتابات النظرية تتحدث عن نموذج آخر غير النموذج الذى يقرؤه ، وكأن هؤلاء النقاد يحاولون أن يبدعوا أولا نموذجا نظريا تجريديا على أمل أن يأتى من يستطيع أن يجسده إبداعيا.

ثانيا: واكبت قصيدة النثر في مرحلتها الأخيرة حركة نقدية غير رشيدة ، حمل لواءها مبدعوها أنقسهم ، وأبرز ما يميز هذه الحركة تشوش رؤاها وأحكامها النقدية لعدم صدورها عن مرجعية موضوعية نظرية محددة يمكن الاحتكام إليها ، ومن ثم جاءت هذه الرؤى والأحكام على قدر مسن التشوش وعدم الوضوح يفوق أحيانا ما تعانى منه النصوص الإبداعية ذائها ! وتتجه أحكام كتاب هذه الحركة إلى تبرير كل شئ في قصيدة النثر بما في ذلك سلياتها الأساسية ، بل إلى الإشادة بهذه السليات واعتبارها كشوفا وفتوحا جديدة ! ولا شك أن النقد الذي يبرر كل شئ ي يبرر في النهاية أي شئ ! والمشكلة أن الناقد الحقيقي لا يستطيع أن يناقش هذه الأحكام الهلامية الزئبقية التي لا قوام لها ؛ لأنها لا ترتد إلى قوانين أو أصول نقدية واضحة يمكن محاكمتها على أساسها ،

ولنقرأ قول أحد هؤلاء الكتاب - الذى ألف كتابا حول قصيدة النثر - في تعليقه على سطور من إحدى قصائد أدونيس النثرية يقول فيها:

سلاما للفساد الخالق / الأليف كأنه الهواء المؤنس كأنه البدء سلاما لوجهي / يتبه فراشة تتبع النار يعنى أنه أقرب إلى نواتنا • وهذا يفيد أن الكلام عن الشعر في يعنى أنه أقرب إلى نواتنا • وهذا يفيد أن الكلام عن الشعر في التجربة الجديدة ورغم ما يشاع عنه من ابتعاد عن أساسله الاجتماعي الصق بهذا الأساس ، وأقرب إلى التحولات الصادرة عنه ، وتصير حاجتنا الفساد كحاجتنا المهواء ! إذ في الوقت الذي لا نستغنى فيه عن الهواء • • كونه يجدد لنا الحياة ويبعثها فينا قوية متماسكة ؛ لا نقدر أيضا على الاستغناء عن الفساد لأنه المحطم القيود التي تعوق مسيرة الإنسان ، حتى الفساد لأنه المحطم القيود التي تعوق مسيرة الإنسان ، حتى يسير هذا النقد مبررا كل شطحات كتاب قصيدة النشر والقصيدة الحديثة عموما – وكأن الحياة لا تغص من الفساد بما يتجاوز حاجتنا ، بل قدرتنا على الاحتمال – بمسافات شاسعة حتى يطالب بالمزيد منه !

على أن هذا الكلام - مع ما فيه من تشوش واضطراب - يتحلى على الأقل بميزة القابلية للفهم ، إذا ما قورن بما تغص به كتابات الكتاب الآخرين من أحكام وآراء غير قابلة للفهم ، فضلاً عن الإقناع! دعك من شعوذات أولئك الدين حولوا العمل النقدى إلى تخطيطات ورسوم طلسمية هندسية غير مفهومة!

وإذا كانت هذه الحركة النقية تقوم على عاتق كتاب قصيدة النثر أنفسهم؛ فإنها استطاعت أن تستدرج اساحتها عددًا محدودًا من كبار نقادنا تحت ضغط الابتراز الأدبى الذى يمارسه كتاب قصيدة النثر – والذى بلغ حد التطاول على أعلام الحركة النقدية الحديثة عالمنا العربى النين اتخذوا موقف

التجاهل من قصيدة النثر وخُزَعبلات كتابها كما أشرنا منذ قليل - أو لعلهم مدفوعون في موقفهم هذا بالرغبة في إشيات أنهم ليسوا أقل قدرة على التطور ومجاراة تيارات الحداثة الوافدة من كتاب قصيدة النثر من الشباب! أو في أفضل الأحوال بالأمل المراوغ في أن تسفر هذه الحركة في النهاية عن شيئ ذي بال!

ولكن موقف النقاد الكبار يظل في مجمله متراوحًا ما بين الإهمال لهذه الحركة ، وإبرار سلبياتها ، في إطار إبراز سلبيات القصيدة الحديثة عموما ، وبأسلوب يتراوح ما بين اللين والشدة ! (٣٨)

قالثاً: ما زالت قصيدة النثر تعانى من عزلة قاتلة على الرغم من مرور عدة عقود على بدايتها ، بل إن عزلتها ترداد يوما بعد يوم نتيجة للانحدار المستمر في مستواها الفنسي من ناحية ، ولانعزال كتابها عن هموم مجتمعهم وانغلاقهم على همومهم المرضية الخاصة الشديدة الخصوصية من ناحية أخرى ! بل إنهم يستوردون هموم النموذج الحضاري الغازي وليدة الترف الحضاري الذي يعيشه الغرب ، فيقيمون بنئلك حواجز سميكة بينهم بين جماهيرهم ، تضاف إلى الحسواجز الأساسية المتمثلة في خروجهم على القواعد والقوانين الفنية الموروثة التي تتحكم في تكوين أذواق المتلقين واستجاباتهم ! وهكذا تتقلص رقعة المتعاطفين مع هذا اللون من الإبداع الأدبي يوما بعد يوم، حتى أصبح كتابه أكثر من قرائه ! فقد أغرى يوما بعد يوم، حتى أصبح كتابه أكثر من قرائه ! فقد أغرى يوما بعد يوم، حتى أصبح كتابه أكثر من قرائه ! فقد أغرى يوما بعد يوم، حتى أصبح كتابه أكثر من قرائه ! فقد أغرى يوما بعد يوم، حتى أصبح كتابه أكثر من قرائه ! فقد أغرى يوما بعد يوم، حتى أصبح كتابه أكثر من قرائه ! فقد أغرى يقتورن إلى أدنى قدر من الموهبة بأن يُدلوا بدلائهم في هذه هذه

البئر الآسفة ، حتى اختلط الحابل بالنابل وأصبح النص الجيد تائها في خضم النصوص الرديئة كالشعرة البيضاء في التور الأسود ، أو كالشعرة السوداء في الثور الأبيض ! ولحم تفلح مؤازرة المؤسسات التقافية الرسمية لهذا الاتجاه وكتابه بكل استشهدنا بها منشورة والدعم – ونلاحظ أن غالبية النصوص التي استشهدنا بها منشورة في مجموعات صادرة عدن دور نشر رسمية ، أو في دوريات صادرة عن مؤسسات ثقافية رسمية – لم يفلح كل ذلك في فرض هذا الشكل الهجيين على الواقع التقافي العربي ، فما زالت الجماهير المنقفة تتمتع بقدر من سلامة الذوق ومتانة تكوينه يحميها من الانخداع بمثل هذه الضجة الإعلامية ،

رابعًا: ليس صحيحًا أن موسيقى الشعر قيد على حربة الشاعر المبدع المتمكن ، بل هى أداة فنية شديدة الطواعية في يده ، يتجاوز دورهًا مجرد كونها وعاء موسيقيا آسرا يستولى على لب المتلقى وإحساسه في رؤية الشاعر التي تعجز عن الإيحاء بها وسائل التعبير الأخرى ، وهذه حقيقة فطن إليها النقد القدامي ، وعبر عنها ناقننا أحمد بن عبد رب صحاحب (العقد الفريد) في قوله : (زعمت القلاسفة أن النغم فضل بقيي المنطق لم يقدر اللسان على استخراجه ، فاستخرجته من المنطق لم يقدر اللسان على استخراجه ، فاستخرجته الطبيعة بالألحان ، ، على الترجيع لا على التقطيع ! فلما ظهر عشقته النقس وحتت إليه الزوح (۴۳) ،

وقد استطاع الشاعر العزبي على امتداد عصور الشعر العربي أن يستوعب في هذا الإطار الموسيقي أدقَّ خلجات النفس العربية السوية ، وأكثرها تركيب وخفاء وتقلبا

واضطرابا. وأن يعبر عن كل هموم الإنسان العربي دون أن يضيق الشكل الموسيقي بشئ من ذلك كله • وكان الشاعر يطور في تشكيل هذا الإطار وفقا لتطور طبيعة الرؤية الشعرية ، ولكنه لم يكن يخرج على الأسس العامة لهذا الإطار ، ولمم يشعر أبدا بأنها عائق يحول بينه وبين التعبير عن كل ما يريد التعبير عنه من دقائق رؤيته وخفاياها، وقد انتهت رحلة هذا التطور إلى نموذج (الشعر الحر) أو (شعر التفعيلة) الذي وجد فيه الشعراء المجددون الحقيقيون منجما بالغ الثراء ونبعا يتفجر بإمكانات موسيقية لا تنفد! ولم يكن المعيار التفعيلي كما يذهب أصحاب قصيدة النثر شرطا قبليا خارجيا للشعرية ، وأداة موحدة بين الغث والسمين ، ولم يكن – كما يقولون – وثنًا حل محل وثن الوزن الخليلي ؛ فالذي يفرق بين الغث والسمين في النهاية هي موهبة المبدع وكفاءته ، أو ادعاؤه وقصوره! فالموهبة الحقة تستطيع أن تحول كل شرط فني إلى أداة تشكيل بالغة المرونة والطواعية ، أما العجز والادعاء فهو الذي يهرب من مقومات الأجناس الأدبية وشروطها الفنية بحجة التمرد على القيود!

إن الشعراء الحقيقيين استطاعوا أن يفجروا في إطار الشكل التفعيلي إمكانات تعبيرية وتشكيلية بالغة الغنى والتنوع ، ولم يكتفوا بما يمتلكه هذا الشكل من تتوع وغنى ذاتى ، بال حرصوا على أن يولدوا منه قيما نغمية جديدة تزيده شراء وامتلاء بتلك القدرة الخفية على مخاطبة الأرواح ، والتسلل إلى الأغوار الخفية للنفوس ، بحيث يتعانق التحريسر بالالتزام ، والتنوع بالغنى في تشكيل فني رائع !

ولنقرأ معا هذين النمونجبين الرائعين لقطبين بارزين من أقطاب قصيدة التفعيلة عاصرا الرعيل الأول من جيل الشباب الذي يكتب قصيدة التثر ؛ لنرى كيف تكون (الشعرية) الحقة ، وكيف تصبح الموسيقى الشعرية في يد الشاعر المستمكن أداة تحليق في أفاق الإبداع السابقة وليست قيدا على حريته ، أو وثنا يتعبد له ،

يقول أمل دنقل فى قصيدته الرائعة (الخيول) • الفتوحات فى الأرض مكتوبة بدماء الخيول وحدود الممالك

رسمتها السنابك

والركابان ميزان عدل يميل مع السيف حيث يميل أركضي أو قفي الآن ٥٠ أيتها الخيل:

لست المغيرات صبحا

ولا العادياتِ - كما قيل - ضبّحا

ولا خضرة في طريقك تُمحى

ولاطفل أضحى

إذا ما مررت به ۱۰۰۰ يتنحى ؛

وها هى كوكية الحرس الملكى تحاول أن تبعث الروحَ فى جسد الذكريات بدق الطبولُ (١٠)

ويقول حسن طلب في قصيدته (زبرجدة إلى أمل دنقل)

قال: فض

قيل: فاض

وجرى السيل بالويل ، حتى إذا طمر البرلمان ، وأغرق دورَ المحكومة ،

واللافتات الطوال العراض

قال: غض

قيل: غاض

ونهى النيل

– قبل –

عن المنكر ، احتد وهو يشير عليه

بهدم السدود

وردم الحدود

ورى الحياض

قلت :

من ذلك العارف القذ

هذا الذي يتألم والناس تلتذ ؟

قيل: امرؤ يتنبأ باسم الأجنة قبل المخاض(١١)

هكذا يتسع فى القصيدتين الإطار الموسيقى البارع ليستوعب الرؤية الشعرية بكل نبضاتها ، وكل خلجاتها الخفية ، وهكذا لا يكتفى الشاعران بما فى هذا الإطار من ثراء وهرونة

فيرفدانه بمجموعة من الزخارف النغميسة - ولا ينبغسى أن نستجى من استخدام كلمة (الزخارف) التى تضيف إلى شراء الإطار وتنوعه ثراء وتنوعا ، ولا يحس القارئ السوى بنرة من الافتعال أو التكلف في صنيع الشاعرين ، بل إن هذه الزخارف الموسيقية الإضافية في النصين ضاعفت من مرونة الإطار النغمي وتتوعه ،

ففى النص الأول نرى البيت يمتد ليتجاوز الأربعين تفعيلة: (اركضى أو قفى الآن ، ، بدق الطبول) حيث لا ينتهى البيت إلا عند كلمة (الطبول)، ولكن الشاعر استطاع بوسائل نغمية منتوعة أن يجعل القارئ لا يحس بطول البيت ، ولا بامتداد الإيقاع فيه ؛ حيث فنته إلى مجموعة من الكسر الموسيقية عن طريق استخدام هذه القوافى الداخلية فى (صبحا، ضبحا ، تمحى ، أضحى ، يتنحى) ، ، وكلها قواف إضافية داخل البيت الطويل ، أما القافية الأساسية التى تختم البيت فهى واو المد واللام الساكنة فى الطبول ،

وقد استطاع الشاعر عن طريق هذه التقفية الداخلية تنويع الإيقاع داخل البيت الطويل مستغلا العلاقة النغمية بين بحرى دائرة (المتفق): المتدارك و المتقارب ، ومستغلا في الوقت ذاته فكرة الدوائر العروضية التي تحدد العلاقة بين البحور العروضية المتداخلة إيقاعا ، بحيث لو بدأنا من موضع معين في وحدة الإيقاع (التفعيلة) نخرج بوزن معين ، فإذا بدأنا مسن موضع آخر نخرج بوزن أخر ، وهكذا فدائرة (المتفق) تحوى وزنين مستعملين هما "المتدارك" ووحدة ايقاعينة "فاعلن" ، والمنقارب" ووحدة إيقاعه "فعولن" ، فإذا ما بدأنا بالسبب

الذفيف - فى مصطلح العروضين - (فا) فإننا نخرج بإيقاع (المتدارك) حيث. يأتى الوئد المجموع (علن) بعد السبب الخفيف، أما إذا بدأنا بالوئد المجموع (علن) فإننا نذرج بإيقاع (المتدارك) (علن فا) وهو ما يساوى صوئيا ونغميا (فعولن) .

استغل الشاعر هذه الصلة النغمية بين الوزنين في تنويسع الإيقاع بين وزنى "المتدارك" - وهو الوزن الأساسسي لإطسار القصيدة الموسيقي - و"المتقارب": فجعل الوحدات الموسيقية الجزئية الداخلة التي استغل القوافي الداخلية في تكوينها فسي إطار البيت الطويل على إيقاع (المتقارب)؛ حيث ختم السطر السابق عليها صدر التفعيلة (فاعلن) - وهي الوحدة الإيقاعية الأساسية للبيت والقصيدة كلها - وبدأ السطر التالى بعجر هده التفعيلة (علن) وهو ما يساوى صدر التفعيلة (فعولن) وهذا ما يوضحه التقطيع التالى لبعض الصيغ ه

اركضى أو قفى الآن أيتها الكيل ، لست المغيرات صبحا فاعلن / فاعلن مولا العاديات كما قبل ضبحا علن / فاعلن / فعلن / فاعلن / فعلن / فاعلن / فعولن = فعولن / فعولن / فعولن علن / فاعلن / فاعلن / فعلن / فاعلن / فاعلن / فعولن علن / فاعلن / فاعلن / فعولن - فعولن - فعولن - فعولن / فعولن - فعولن -

وهكذا ينوع الشاعر الإيقاع النغمى فى البيت ، بحيث لسو قرأنا السطور مستقلة فإنها تعطينا الإيقاع النغمى البحر (المتقارب) أما لو قرأناها فى إطار السياق النغمى للبيت وللقصيدة فإنها تعطينا إيقاع (المتدارك) كل هذا دون أن يشعر القارئ بأى تكلف أو افتعال! بل دون أن يحس القارئ الذى لا يعرف العروض بالوسيلة الفنية التى لجأ إليها الشاعر فى تتويع الإيقاع وإثرائه ؟ لأن الأمر يتم بسلاسة شديدة تتم عن تمكن الشاعر من أدواته وسيطرته عليها، وتسخيره البارع لها في التحليق إلى أفاق سامية من الهن السامق ،

وفى النص الثاني يلجأ الشاعر إلى مجموعة أخرى من وسائل إثراء الإيقاع الموسيقى ، بالإضافة إلى فكرة التقفية الداخلية ، وتردد الإيقاع بين وزنى دائرة المتفق : "المتدارك" والمتقارب" ، كما فعل أمل دنقل فى قصيدته - والقصيدتان من وزن واحد (المتدارك) - حيث تأتى الصيغ : (بهدم العدود) (وردم الحدود) (ورى الحياض) - وكلها أجزاء من بيت واحد يبدأ بعبارة (ونهى النيل) وينتهى بكلمة (الحياض) - على إيقاع (المتقارب) ، على حين أن الإيقاع الأساسى للبيت واقصيدة كلها هو (المتدارك) ، والتقفية الداخلية واضحة فى عدة مواضع فى النص : (فض - غض) (غاض - فاض)

وبالإضافة إلى الثقفية الداخلية ، وتردد الإيقاع بين وزنى دائرة (المتفق)؛ استغل حسن طلب عمليــة التــوازن اللغــوى النغمى بين الألفاظ والتراكيب في إثراء الإيقــاع الموســيقى ، ونلاحظ على مستوى الألفاظ التوازن بين (قال) – فــى البيــت

الأول - و(قال) - في البيت الثالث - وبين (قيل) و(قيل) فــي البيتين ، وبين (فض) ، الخ البيتين ، وبين (فض) ، الخ - الغ - ثم بين التراكيب المكونة من هذه الألفاظ : (قـــال : فــض) (قال : غض) و(قيل - غاض) (قيل - فاض) و(هدم السدود) (ردم الحدود) ؛ فكل هذه المتوازنات اللغوية النغميــة الصــوتية والتركيبية تزيد من ثراء الإيقاع وتتوعه ، وقوة تأثيره ونفاذه ،

ويضيف الشاعر إلى ذلك كله عملية الجناسات الناقصــة التى تزيد الإيقاع ثراء على ثراء بين (فض وغض) و (فــاض وغاض) و(هذه وردم) ،

ولم يحل هذا الغنسى الموسيقى الرائسع بسين أى مسن الشاعرين وبين التعبير عن أدق خلجات رؤيته الشعرية التى لم يمنعها وضوحها وقابليتها المفهم وعدم ترديها فى وهدة الإبهام والتشوش ؛ من أن تكون على قدر من الثراء والامتلاء بالأبعاد النفسية والروحية ، يبارى ثراءها الفنيّ ، وعلى قدر من التفرد والخصوصية ينافس كل ذلك !

وإذا كانت وقنتنا قد طالت قليلا أمام قصيدتى أمل دنقال وحسن طلب ؛ فلكى نثبت عمليا أن الالتزام بالموسيقى فى أكثر صورها ثراء وتركيبًا ليس قيدا على عبقرية الشاعر الموهوب وليس وثنا يتعبد له ، وليس عائقا لإمكانات النتوع والتجدد ، بل هو معين على كل هذا ووسيلة من وسائل تحقيقه ؛ وأن القضية ليست قضية حرية وعبودية وإنما هى قضية موهبة وادعاء ، ولكى نعطى فرصة للمقارنة بين (الشعرية) الحقة وذلك الغشاء العابث الذى لا نتى المطابع تغرقنا به تحت اسم الشعر ! ولكى ندرك أخيرا أى قدر هائل من سقم الذوق وفجاجته ينبغمي أن ندرك أخيرا أى قدر هائل من سقم الذوق وفجاجته ينبغمي أن

يتسلح به الإنسان ليرفض هذا التحليق الراقى فى أفساق الفن الأصيل الذى تمثله قصيدتا أمل دنقل وحسن طلب ، ، ويقبل هذا الإسفاف الذى تعرفنا على نماذج منه ، وليست هى بالتأكيد أسوأ نماذجه !

ولعل غياب عنصر الموسيقى فى نتاج كتاب قصيدة النثر وما نتاسل منها – من الشباب يرجع فى بعض جوانبه إلى أن الكثير من هؤلاء الشباب لم تسبق لهم ممارسة كتابة الشعر الموزون ، وحتى من سبقت لهم هذه الممارسة جاءت ممارستهم فى هذا المجال مضطربة مختلة نتم عن ضعف حاستهم الموسيقية واختلال إحساسهم بالوزن الشعرى ، بحيث لا يكاد أحدهم يضعيده على إيقاع وزن من الأوزان الشعرية فيكتب به بعض سطور مقطوعته ، حتى ينفلت الإيقاع من بين يديه ، وتسقط المقطوعة فى هذه النثرية والركاكة الموسيقية ! (١٤) ،

أفلا يبيح لنا هذا أن نرد غياب عنصر الموسيقى في قصيدة النثر وما تناسل منها من أشكال أدبية في نتاج الكتاب الشباب إلى العجز ، أو في أفضل الأحوال إلى إيثار السهولة ؟! وإن كنا أن نعدم بالطبع من بين من يبررون كل شئ يهذى به هؤلاء الشباب من يُشيد بمثل هذا الاضطراب ويرى فيه كشفا من كشوف أصحاب هذا الاتجاه الجديد ، وإنجازا من إنجازاتهم الباهرة !!

أما كتاب القصيدة الحرة - أو قصيدة التفعيلة - فقد مارسُ معظمهم كتابة القصيدة الموزونة في أشد أشكالها إحكاماً والتزاما قبل أن يمارسوا كتابة القصيدة الحرة ، ومن ثم جاءوا إلى هذه الساحة مزودين بفهم عميق لكل أسرار الوزن الخليلي

وكل إمكاناته، فاستطاعوا أن يوظفوها على هذا النحو البـــاهر الذي لمسناه في قصيدتي أمل دنقل ، وحسن طلب .

خامسا: في الختام ، ليس من حق أحد – وليس في استطاعته – أن يمنع مبدعا من ممارسة التجريب مهما كان حظ هذا التجريب من الشطط والنزق ، ولكنه في الوقت ذاتمه ليس من حق أي مبدع – وليس في استطاعته – أن يفرض ثمار نزقه التجريبي على الناس ، باعتبارها نماذج لفنون وأجناس أدبية استقرت أركانها ، ورسخت أصولها الفنية ، إذا افتقدت هذه النماذج أهم المقومات الفنية للأجناس والفنون الأدبية التي ينسبها هؤلاء المجربون إليها!

ولا شك أن هناك من نماذج قصيدة النثر ما بلغ مستوى رفيعا من الجمال الفنى يسمو به إلى آفاق الإبداع الفنى المتفرد. ولكن هذه النماذج لا يمكن اعتبارها شعرا الافتقارها إلى أهمم مقومات الشعر ، ولن يقدح فى جمالها ولا تفردها كونها ليست شعرا، فليس الجمال الفنى مقصورا على الشعر وحده !

والحقيقة أن أنصار قصيدة النثر – وما تناسل منها من أشكال – قد ظلموها ، وظلموا الشعر معا ، حين أصروا على طرحها باعتبارها مشروعا شعيريا ، ولو أنهم طرحوها باعتبارها شكلا نثريا جديدا يحمل روح الشعر، ويستعير بعض أدواته – كما تتبادل كل الأجناس الأدبية استعارة الأدوات والآليات فيما بينها ، دون أن تبيح هذه الاستعارة إطلاق اسم جنس أدبى على جنس آخر – لو أنهم طرحوها مثل هذا الطرح، لربما اختلف موقف المتلقين والنقاد منها ، وربما

استقبلها النقاد – في نماذجها الجيدة على قاتها – بما هي جديرة به من حفاوة حقيقية ، وعكفوا على بلورة ملامحها الفنية واكتشاف جمالياتها باعتبارها شكلا أدييا نثريا متفرذا ٠

أما الشعر فسوف يظل (قولا موزونا مقفى يدل على معنى) بأرحب ما تتسع له مكونات هذا التعريف من دلالات فنية وروحيه رحيبة ، أمكنها أن تستوعب كل حركات التجديد الجادة والأصيلة في مسيرة شعرنا العربي التي واكبت تطور الرؤية الشعرية لدى الشاعر العربي على امتداد تاريخه ، واحدثت تطويرات جذرية في ملامح القصيدة العربية دون أن تخرج على المقومات الأساسية لمفهوم الشعر ،

. . .

## الحواشي

- (١) الجاحظ: الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون، مكتبة الحلبي ، القاهرة ١٩٢٨م ١٣٢/٠،
- (۲) تدامة بن جعفر : الله الشعر ، ضبط وشرخ محمد عيسى منون ، المكابة الملجبية. القساهرة
   ۱۹۳٤ ، ص ، ۹ ، و
  - - ٩٤ ص ٩٤ ٠
       ١٠٤ السابق ١ ص ٩٤ ٠
    - (٥) السابق ٩٦-٩٧ .
    - (١) السابق ، ص ٢٥٠
  - (V) قظر : الحيوان : ٢/ ١٣١ ١٣٢ ·
    - (٨) انظر: اقدالشمر ، من ١٥٠
      - (٩) السابق مص ١٤٠
      - (١٠) السابق ٠ ص ٢٨ ٠
- . (١١) العابق ص٩٩، وقد وردت كلمة "المعنى" في الموضعين في الأصل ، وإن كان العباق بتكتف استيدل كلمة "الفظ" بها ، لأن الحديث عن "التلاف الفظ والوزن". وليس عن السلاف المعنى والوزن ، وإن كانت الكلمان كلتاهما صالحاين اللتابل على ما نعن بصدده من حرص الدامة على تقرير ألا تكون إقامة الموسيقى على حساب المعنى أو أى عاصر آخر من عالصر الشعر .
  - (۱۲) السابق ، نفسه ،
  - (۱۳) السابق ٠ ص١٢٨ ٠
- (1) يَقُول زهير مجيد مفامس الذي ترجم كتلب سوزان برنار إلى العربية ترجمة غير كاملة: إن لكتاب تشر في مكتبة نيزيه بباريس عام ١٩٦٨ ثم أعيد طبعه عام ١٩٧٨ و وهو قول غيسر دقيق ؛ لأن أدونيس وأسمى الحاج كليهما أشار إلى الكتلب وإلى تأثرهما العام به درن أن ياضحا عن قيما اعتمدا عايه اعتماداً كليا ، فظر : سوزان برنار : قصيدة اللاثر من بوناير إلى أيامنا ، ترجمة زهير مجيد مفامس ، الطبعة الثانية ، الهيئة العامة القصور الثالثة بمصسر ١٩٩٦، المقدمة ص ٧ ولمل في الأمر خطأ مطبعيا ،
- (١٥) فظر ذلك الدراسة القيمة التى كتبها الشاعر العرائى سلمى مهدى عن تصعيدة لتقر ومجلة شعر ،
   ونشرتها وزارة الثقافة والاعلام العراقية عام ١٩٨٨ بعنوان : أقل الحدلة وحدلة العط ؛ دراسة

فى حدثة مجلة شعر بيئة ومشروعا ونموذجا • وهى واحدة من أهم للاراسات الذي كتبت عن الصيدة الذي كتبت عن الصيدة النشر في المجلسة المتاسبين المسلمة المتاسبين المسلمة المتاسبين المتاس

- (١٦) السابق ، ص ١٥٨-١٧٤ ومواضع لخرى كثيرة في الكتاب ،
- (١٧) أرشيبلد مكلف : الشعر والتجرية ، الترجمة : ملمى الخضراء الجيوسى ، طبعة اليهينة العامة الصور القافة : القاهرة ١٩٩٦ ، ص ١٢-١٤ ،
  - (١٨) مجلة تشعر بيروت ، العدد ٢١ ، شتاء ١٩٦٢ ص ١٣ ،
  - (١٩) لُعونيس : كتلب القصائد الخمس دار العودة ، بيروت ١٩٨٠ ، ص ٨٧ •
- (٢٠) راجع : على عشرى زايد : إن كان هذا شعر؟ فكالم العرب باطل ، مجلة "إسداع" مساره س ١٩٩١ ص ٢٥ .
  - (٢١) على منصور : ثمة موسيقي تنزل السلالم دار شرقيات ، القاهرة ١٩٩٥ ، ص ٥٦ .
- (٢٢) أستموح القارئ العذر في لير لد مثل هذا النثاء في هذا المقام المحترم، وكنت معترما على عدم الإشارة إلى هذا النص على وجه الخصوص ، حيث سبق لى التعرض له في مقالة " إن كان هذا شعر" فكلام العرب باطل "أو لا أن صاحبه لم يكتف ينشره الأول في لحدى نشر اتهم السرية وهي التي اعتمدت عليها في المقالة بل أعاد نشره في العدد الأخير من لحدى المجالات المحرمة الله الإ.
  - (٢٣) علاء عبد الهادى : لمنفار من نبوءة الرؤيا ، البيئة العامة الصمور الثقافة ١٩٩٧ ص٩٣ .
- (۲٤) خيرى شلبى : "خارج دائرة الشعور" ، افتتاحية المدد (٨٦) من مجلة الشعر أوريل ١٩٩٦م والاقتامات الأخرى كلها من هذه الافتتاحية .
- (٢٥) علاء عبد الهادى: أسفار من نبوجة الموت المخبأ البيئة العامة الصمور الثقافـــة ، القـــاهرة ١٩٩٧ ص ٢٩ •
- (٢٦) قطر : رفت سلام : هكذا قلت الهاوية الهيئة المصرية العلمة الكتاب ١٩٩٣ ص ٤٨ -
- (٢٧) رفت سلام: إشرافات رفت سلام البيئة المصرية العامة الكتاب ١٩٩٢ ص٧٠
- (٢٨) قطر : لحمد الشمهاوى : الأحاديث ، السفر الأول ، الهيئة المصرية العامة الكتاب ١٩٩١ ،
   والسفر الثانى ، الهيئة المصرية العامة الكتاب ١٩٩٣ ، ورفعت سلام : إشر اللت رفعت ملام

- سبقت الإشارة اليه
- ۲۹) الأحاديث ، السفر الأول ٣٣ .
- (٣٠) الأحلايث ، السفر الثالي ١٥١ ،
- (٣١) ليمان مرسال : ممرُّ معتم بصلح لتعليم الرقص ، دار شرقيات ، القاهرة ١٩٩٥ ص١٠٠ ،
- (٣٢) لنظر: رفعت سلام: أقصيدة النثر، ما ملاحظات أولية مجلة تصمول "المجلد السامس عشر. المحد الأول صيف ١٩٩٧ ص. ٢٠٠٤ •
  - (٢٢٣) الظر مثلا : حامي سالم : التجريب قوس قرح · مجلة فصول ، مرجع سابق ·
- (٣٤) قطر : رفعت سلام · قصيدة النثر ، ملاحظات أولية ، مرجع سابق ص ٣٠٩ ، ٣١٠ وأسجد ريان : تجربة التسنيفات في الشعر العدد الثاني مارس ١٩٩٤ · ص ٥ ·
- (٣٥) يوسف حامد جابر : تضايا الإبداع في قصيدة النثر ، دار الحصاد للنشر والتوزيع ، نمشــق ١٩٩١ ، ص ٨١ ،
- (٣٦) انظر مثلا : د، مصطفى ناصف : حجج الشعراء باطلة ، إيداع ، عدد ديسمبر ١٩٩٥ . د عبد ديسمبر ١٩٩٥ . و عبد مسلوس ١٩٩٦ . عبد القلار القط : روية الشعر العربي المعاصر في مصر ، إيداع ، عبد مسلوس ١٩٩٦ . قصيدة للتثر بين ثلثت وكذلك الإبداع ، بحث مقم للطقة الدراسية الثلثية الإمقالية الشاعر محمد حسن فقي ١٩٩٧ . د ، كمال نشك : شعر الحياد اليومية ، إيداع ، عدد مارس ١٩٩٦ .
  - (٢٧) أحمد بن عبد ربه ، الحد الهريد ، المطبعة الشرقية ١٢٠٥هـ الجزء الثالث ، من ١٧٧ ،
- (٣٨) أمل دفال : أوراق الغرفة ٨ الميلة المصرية العامة الكتاب ، القاهرة ١٩٨٣ من ٢١ ، وفي السلطر
   السلع خروج على الأنب العطاوب في استدعاء النص القرآني
  - (٣٩) حسن طلب ، زمان الزيرجد ، الطبعة الثانية ، دار الغد، القاهرة ١٩٩٠ ص ٢٢ ، ٢٢ .
- (٠٤) انظر مثلا: رفعت سلام: (وردة العوضى الجيئة) الميئة المصرية العامة الكتـلب ١٩٨٧ . كـل القصائد تقريبا ، خلصة قصائد: منية شيين ، وردة العوضى الجيئة . بهاعت ، وراشـراقات رفعت سلام) كل تطبقات الحواشى ، وبعض المقاطع العوزونة في المئن ، وراتها تـومئ الـي) الميئة العامة قصور الفقاة ١٩٩٣ كل القصائد الميئة العامة قصور الفقاة ١٩٩٣ كل القصائد الميئة العامة قصور الفقاة ١٩٩٣ كل القصائد الميئة العامة على العامة : حان ، مسن ، زويعــة ، فالله ، مول ، وتردد الإقاع في هذه القصائد يتم علاة بين الأوزان المتقابة الإنقاع ،
- و انظر أيضًا : إيمان مرسّل : (اتصافات تخرّج من كاف التكوين) دار الغد ١٩٩٠ ، وخلصة قصائد : معزوفات في النزوع . • إسراء المتصفان .

## كتب أخرى للمؤلف

١- من أعلام الشعر الجاهلي.

\* الطبعة الأولى: مكتبة التباب، القاهرة ١٩٧٨م.

\* الطبعة الثالثة: عالم الكتب، القاهرة ٢٥٠١هـ - ٢٠٠٤م.

بعنوان : "قضايا وشعراء من العصر الجاهلي"

٧- قراءة في الأدب الإسلامي والأموى

" الطبعة الخامسة، مطبعة التقدم، القاهرة ١٤٢٠هــ - ٢٠٠٠م.

٣- رثاء الزوجة بين عزيز أباظة وعبد المرحمن صدقى

\* الطبعة الثالثة، دار الثقافة العربية، القاهرة ١٤١٤هـ - ٩٩٣ م.

٤- المسرح الشعرى بعد شوقي

\* الطبعة الثانية، النادي الأدبي بالملينة للنورة ١٤١٥ هـ..، ١٩٩٥م.

٥- حركة التجديد في الشعر العيامي

الطبعة الخامسة، مطبعة التقدم، القاهرة ٢٢١١هـ.. - ٢٠٠٠م.

٣- الأدب والبلاغة للصف الثناني بدور المعلمين والمعمات بمصر (بالاشتواك)

\* مطبعة وزارة التربية والتعليم، القاهرة ١٩٧٩م. ٧- الشاعر مهدى الجواهرى وخصائص فنه

\* مخطوط لم ينشر.

## الفهرس

الموضـــوع عدد

الصفحات ٣

~مفتتح

-السفر الأول : موسيقى الشعر الحر

بين غنيمي وعشري ١١- الجانب الإنساني في شخصية عشري ١١ - إرهاص مبكر ببروغ الله متميز ١٢- ظروف تزيد من تقدير العمل ١٢- ميلاد عمير الشعر الحر ١٢- إفائته من البيئة المحيطة به ١٤- أسس حركـة الشـعر الحر ، وأصالتها ١٥- مدى ضرورة الشكل الجديد ١٦- عوامل النشأة ، وأثـر الاتصـال بالثقافة الغربية وتقبيم محاولة نازك ١٨ - تأثر الشعر بالفلون الأخرى ٢٠- جهارة الشكل الخليلي وخفوت الحر ٢١- جنور الحركــة: البند ، الموشحات ، شعر المهجر ، جماعة أبولو ٣٣- رواد الشعر المرسل : رزق الله حسون ، الزهاوي ، يسولس شمادة ، عيد الرحمن شكرى ٧٥- عقبات في طريق المركة ۲۸- أبو شادى والمدكتور محممه عموض ومعركة "مجمع البحور" ٣٠- أمين الريحاني والشعر المنثور ٢٢- لويس عوض والشعر الحر ٣٣- الريادة بين نازك والمسياب ٣٤-الولع بالبحور البسيطة وإبداع البياتي فسي استخدام "الكامل" ٣٥- "الر مـال" لـدي خليـل حاوى ٣٨ - "الواقر" و"الرجز" لسدى العسباب ٣٩- الرجز والمتقارب والمتدارك ١١-مزاقان خطيران نتيجة الإفراط في "الخبيب" ٤٢-المزج بين البحور في قصيدة واحدة \$ 2- المز اوجة بين الشكلين في القصيدة ٥٥-القافية في الشعر الحر ٤٧ - تجربة بنيعة في المزج لسميح القاسم 29- فولاذ وأبو سلة في استخدام "التنوير" 00- وقفة واجبة لتقويم دور محمود حسن إسماعيل المنفرد في الريادة ٥٣- المدادة عشرى بالمحاو لات التي ترسخ الحركة الحاد الماد لما الت إليه الحركة في الترقير 17- تحريره لمصطلحات "قدامة" في تعريف ٢٢- تدمير باسم التطوير الذي عــزف أصحابه المحمد المحابه المحمد المحابة المحمدي لتلك المهجمة ١٧- جـفور مرورة التصدي لتلك المهجمة ١٧- جـفور 19 أصحابة الاحمدة ١٣- جـفور 18 أسميدة اللاحمد 19 أصحيحة الاحمد المحمدية الاحمد المحمدية ١١- حمد المحمدية الاحمد المحمدية ١١- حمد المحمدية الاحمد المحمدية ١١- حمد المحمدية الاحمدية ١١- حمد المحمدية المحمدية ١١- حمد المحمدية الم

## السفر الآخر : الرؤية النقديــة لــدى على عشرى

إحاطة ، ومنهجية ، ونقة ٧٥- تتبع اأيسر الاختلافات ٧٧- إكبار عميق للدور السرواد ٨١- البعد التراثي للهوية ٨٢- توظيف البعد التراثي لدى الغيطاني ٨٣- البعد الاجتماعي في الشعر المعاصر ٨٥- ملامح المنهج ٨٦-استدعاء الشخصيات التراثياة وعن بلاء القصيدة ٨٧~ حاوى و الرحلة الثامنة للسنديات » صنور توظيفه في الشعر الحديث ٩٠- وجوه الملك الضليل للمناصرة ٩٩- الصورة الفنية لدى أبي قراس ١٠٢ – أحلام الفسارس القسديم ١٠٤- ايلي والمجنون بين شوقي وعبيد الصبور ١٠٧ - استلهام شخصيية الرسيول ١٠٨- رقصات نبلية لأبي سنة ١١١- نظرة في شعر فولاذ الأنور ١١٣ - إنصاف للرماني وإشادة بسبقه ١١٤ - ديوان المكالي ١١٩ -استدعاء التراث في الشعر الكويتي ١١٨-الأدباء الدعاة ١١٩- قراءاته ل\_ "مجلة الشعر ١٢٢ - حداثة المحافظة في شعر الجارم - 1 TY

| 100 | -هوامش السفر الأول                        |
|-----|-------------------------------------------|
| 174 | -هوامش السفر الآخر                        |
| 177 | -ملحق: دراسة نقدية لم تنشر                |
|     | "الشعر قول موزون مقفى ، يدلُ على معنى"    |
| 444 | در اسة في قصيدة النثر العربية وامتداداتها |
| 747 | -الحواشي                                  |
|     | - كتب أخرى للمؤلف                         |

رقم الإيداع 4 . . 0/4 . .

لوحة الغلاف

الفنان/أحمد الجنايني

شركة الأمل للطباعة والنشر

المراسلات

التنفيذ الطباعي

١٦أش أمين سامى - القصر العينى - القاهرة



هذا الكتاب يلقى الضوء على شسخصية متفردة أرهص عطاؤها المبكر ببروغ ناقد متميز يجمع بين موهبة التذوق وشاعرية الأداء، وبين نصاعة البيان ودقته. مع وضوح المنهج

تجلى كل ذلك فى كتبه ، وفى در استه الشاعر ، أو ديوان شعر ، أو قصيدة أو قصيدة ، أو قصيدة . متودة . . فهو ير اجع مقولات النقاد فى ثقة تمتزج بالحياء و التقدير .

ومن ثم وجدنا "عشرى" ينعى أحسلامه القديمة تجاه نهضة الشعر الحر؟ في در استه عن "صيدة النثر" التي كانت تمثل "صيحة الأخيرة" في الإندار بالنهاية الكسيرة للفارس الذي آن له أن يترجل وللأحلام التي آن لها أن تتبسد د ٠٠ أو تدفن!